Reflexiones degeneradas: Patriarcado y
capitalismo

Cinzia Arruzza es profesora de Filosofia en la New School for Social Research de Nueva York,
feminista y militante socialista. Autora de "Las sin parte: matrimonios y divorcios entre
marxismo y feminismo"'.

I. Patriarcado y / o capitalismo: reapertura del debate

Es normal encontrar referencias al "patriarcado" y a las "relaciones patriarcales" en los textos,
folletos, articulos o documentos feministas. Muy a menudo el término patriarcado se utiliza para
enfatizar el hecho de que la opresion y la desigualdad de género no son un fenémeno esporadico o
excepcional. Por el contrario, se trata de cuestiones que impregnan el conjunto de la sociedad, y se
reproducen fundamentalmente a través de mecanismos que no se pueden explicar simplemente en el
plano individual. Resumiendo, a menudo utilizamos el término patriarcado hacer hincapié en que la
opresion de género es un fenémeno con cierta constancia y de caracter social, y no solo
interpersonal. Sin embargo, las cosas se complican un poco si intenta ir a ver lo que quiere decir
exactamente "patriarcado" o "sistema patriarcal". Es ain méas complicado si se da un paso mas y nos
preguntamos qué tiene que ver el capitalismo con el patriarcado y como se relacionan entre si.

La pregunta

Durante un breve periodo, a partir de la década de 1970 hasta mediados de 1980, la cuestion de la
relacion estructural entre el patriarcado y el capitalismo fue objeto de un acalorado debate entre las
corrientes teoricas y activistas pertenecientes al feminismo materialista francés y al feminismo
marxista. Las preguntas fundamentales que se plantearon giraban en torno a dos ejes: 1) (El
patriarcado es un sistema autdbnomo respecto al capitalismo? 2) ;Es correcto utilizar el término
"patriarcado" para designar a la opresion de género y la desigualdad?

A pesar de que en el curso de este debate se produjeron escritos de notable interés, progresivamente
fue pasando de moda junto a medida que perdian popularidad las criticas al capitalismo y se
entraban en auge corrientes feministas que, o bien no entraron en discusion con el horizonte liberal,
o bien esencializaban y deshistorizaban el género, esquivando la cuestion de clase y del capitalismo
en favor de elaboraciones conceptuales --que se mostraron muy fructiferas -- en términos de
deconstruccion del género (la teoria gueer de los afios noventa, particularmente).

Obviamente, pasar de moda no significa desaparecer. En la tltima década, varios tedricos feministas
han seguido trabajando en estas cuestiones, a menudo a costa de parecer fuera de contacto con los
nuevos tiempos, vestigios de un pasado tedioso, restos molestos de una guerra del pasado tolerados
con cierto fastidio. Y tal vez tenian razén. Junto con la crisis econdmica y social también estamos
viendo un retorno parcial, pero significativo, de la atencion sobre la relacion estructural entre el
género y la opresion capitalista.

Durante estos ultimos afios, no han faltado los analisis empiricos o descripciones de fenémenos o
preguntas especificas, sin duda, como la feminizacion del trabajo; el impacto de las politicas



neoliberales en las condiciones de vida y laborales de las mujeres; la interseccion de género, racial,
y la opresion de clase; o la relacion entre las diferentes construcciones de la identidad sexual el
régimen de acumulacion capitalista. Sin embargo, una cosa es "describir" un fendmeno o un grupo
de fendmenos sociales, donde la relacion entre el capitalismo y el género opresion es mas o menos
evidente, y otra cosa es ofrecer una explicacion tedrica de porqué se produce, en general, esta
relacion entre capitalismo y opresion de género de una forma menos difusa es decir, ;cual es el
principio organizador de esta relacion?

Por razones de brevedad y claridad, trataré de resumir las tesis mds interesantes que se han
propuesto sobre este tema. En los siguientes comentarios, voy a analizar y cuestionar cada una de
estas tesis. Por honestidad intelectual y para evitar malentendidos, hago explicito que mi
reconstruccion de las posiciones en este debate no es imparcial. De hecho, mi punto de vista
encajaria con el de la tercera tesis.

Hipotesis 1 : La teoria de los sistemas dobles o triples

Podemos resumir la version original de esta tesis en los siguientes términos: El género y las
relaciones sexuales constituyen un sistema autonomo que se combina con el capitalismo y da nueva
forma a las relaciones de clase, sin dejar de ser al mismo tiempo, modificado por capitalismo en un
proceso de interaccion reciproca. La ultima version de la teoria también incluye las relaciones
raciales, a las que se considera como un sistema de relaciones sociales autbnomo en interaccion
con las relaciones de género y con los de la clase. Dentro del feminismo materialista esta
concepcidn suele ir acompafiada de una consideracion de la relacion entre el género y la raza como
dos sistemas de relaciones de explotacion y opresion. En general, dentro de esta hipotesis, las
relaciones de clase estan caracterizadas esencialmente en términos estrictamente econdémicos: es la
interaccion con el patriarcado y el sistema de dominacion racial que les da un cardcter que va mas
alla de la mera explotacion econdmica. Una variante alternativa de esta hipotesis, sin embargo, es la
que ve en las relaciones de género un sistema de relaciones culturales e ideoldgicas producto de los
modos de produccion precapitalistas y formaciones sociales independientes del capitalismo, que
interviene en las relaciones capitalistas, dandoles una dimension de género .

Hipotesis 2: El capitalismo indiferente.

La opresion y la desigualdad de género son un remanente de los anteriores modos de produccion y
formaciones sociales, donde el patriarcado organizaba directamente la produccion, dando como
resultado una rigida division sexual del trabajo. El capitalismo en si es indiferente a las relaciones
de género y podria funcionar sin la opresion de género hasta tal punto que el capitalismo ha disuelto
el patriarcado en los paises capitalistas avanzados y ha reestructurado radicalmente las relaciones
familiares. En pocas palabras, el capitalismo tiene una relacion meramente instrumental con la
desigualdad de género: lo refuerza dondequiera que pueda serle util y lo mina donde constituye un
obstaculo. Esta posicion tiene multitud de variantes. Oscila entre los que sostienen que, dentro del
capitalismo, las mujeres han experimentado una emancipacion sin precedentes en tipos de sociedad
y que esto demuestra que el capitalismo no es un obstaculo estructural para la liberacion de la
mujer, al tiempo que sostiene que debe distinguirse con precision el plano légico del plano
histérico. Desde un punto de vista logico, el capitalismo podria prescindir facilmente de la
desigualdad de género, pero si pasamos del experimento mental a la realidad histdrica, las cosas no
suceden del mismo modo.



Hipotesis 3: La teoria unitaria.

De acuerdo con esta hipotesis, en los paises capitalistas no existe un sistema patriarcal autonomo
del capitalismo. Otra cosa es que continuen existiendo relaciones patriarcales pero no constituyen
un sistema en si mismo. Negar que el patriarcado no exista como sistema en los paises capitalista no
es negar la existencia de la opresion de género, una opresion que impregna las relaciones sociales e
interpersonales en su conjunto. No se trata de reducir cualquier aspecto de esta opresion a una
consecuencia mecanica y directa del capitalismo o explicarlos en términos puramente econdmicos.
En resumen, no es de ninguna manera un enfoque reduccionista y economista, ni de subestimacion
de la centralidad de la opresion de género. Otorga importancia a las definiciones y conceptos que se
utilizan para evitar la simplificacion de un fendmeno inherentemente complejo. En particular, la
teoria que intentd desarrollar la feoria unitaria niega que el patriarcado actual sea un sistema con
reglas de funcionamiento y perpetuacion autonomas. Al mismo tiempo, hace hincapi¢ en la
necesidad de considerar el capitalismo no como un conjunto de leyes y mecanismos de caracter
meramente econémico, sino mas bien como un complejo y detallado orden social, que contiene en
su seno las relaciones de explotacion, dominacion y alienacion. Desde este punto de vista, la tarea
consiste en comprender como la dindmica de acumulacidén capitalista produce, reproduce,
transforma, renueva y mantiene las relaciones jerarquicas y de la opresion, sin entender este
mecanismo en términos estrictamente econdmicos y automaticos.

I1. ;Uno, dos, o tres sistemas?

En 1970, Christine Delphy, escribié un breve ensayo titulado "EI enemigo principal”, en el que
teorizaba la existencia de un modo de produccion patriarcal, cuyas relaciones no coincidian con las
del modo de produccion capitalista, y la definicién las amas de casa como una clase, en el sentido
economico del término.

Nueve anos mas tarde, Heidi Hartmann publico, "El infeliz matrimonio entre marxismo y
feminismo", donde sostenia la tesis de que el patriarcado y el capitalismo son dos sistemas
autobnomos pero histéricamente interconectados. Para Hartmann, las leyes capitalistas de
acumulacion son sex-blind, es decir, indiferentes al sexo de la fuerza de trabajo, pero el racismo y
patriarcado en el capitalismo son utilizados para la creacion de relaciones jerarquicas en la division
del trabajo y asi de determinar la distribucion de los puestos jerarquicos y la forma especifica en
que se produce esta jerarquizacion. Esta tesis finalmente tomo el nombre de "teoria de los sistemas
duales".

En su libro de 1990 "Teorizando el patriarcado”, Sylvia Walby reformul¢ la teoria de los sistemas
anadiendo un tercero, el racial, y también tratdé de entender el patriarcado como un sistema variable
de relaciones sociales compuesto por seis estructuras: el modo de produccién patriarcal, las
relaciones patriarcales en el trabajo por cuenta propia y asalariado, las relaciones patriarcales en el
Estado, la violencia machista, las relaciones patriarcales en la esfera de la sexualidad y las
relaciones patriarcales en las instituciones culturales. Estas seis estructuras se condicionan
reciprocamente entre si sin dejar de ser autdbnomas: también pueden ser privadas o publicas. Mas
recientemente, Dani¢le Kergoat ha teorizado la "consustancialidad" del patriarcado, la raza y las
relaciones de clase; estos son tres sistemas de relaciones basadas en la explotacion y la dominacion
que se cruzan y comparten la misma sustancia (explotacion y dominacion) al tiempo que son
distinguibles entre si, a semejanza de las tres personas de la Trinidad cristiana.

Este breve estudio de autoras y textos es so6lo un ejemplo de las diferentes formas en que se ha
teorizado la interseccion del sistema patriarcal y el sistema capitalista, y las formas en que un



sistema se distingue del otro. Hay otros, también, pero por razones de espacio me veo obligada a
limitar mi analisis a estos ejemplos, que estdn entre los mas claros sin dejar de ser los mas
sistemdticos y complejos. Como decia anteriormente, la dificultad del debate radica en la definicion
de "patriarcado". No existe una definicion uniforme, sino mas bien un conjunto de proposiciones,
algunas compatibles y otras contradictorias entre si. No pudiendo analizar todas las propuestas de
definicion propongo de momento trabajar con el concepto de sistema patriarcal entendido como un
sistema de relaciones, tanto materiales como culturales, de dominacion y explotacion de las mujeres
por los hombres. Un sistema con su propia ldgica pero permeable al cambio historico y en relacion
continua con el capitalismo.

Antes de analizar los problemas que presenta este enfoque teorico, es apropiado contar con una
definicion de explotacion y hacer algunas precisiones. Desde el punto de vista de las relaciones de
clase, la explotacion se define como un proceso o mecanismo de expropiacion de un excedente
producido por una clase en beneficio de otra. Esto puede suceder a través de mecanismos
automaticos tales como el salario o la expropiacioén violenta de la mano de obra de los otros, este
fue el caso de la prestacion personal, por el cual los sefiores feudales obligaron a los siervos a través
de la autoridad impuesta y la coaccion violenta. La explotacion capitalista, en el sentido marxista, es
una forma especifica de explotacion que consiste en la extraccion de la plusvalia producida por el
trabajador o trabajadora en beneficio del capitalista. En general, para poder hablar de explotacion
capitalista, debemos dar cuenta de la produccion de mercancias, el trabajo abstracto, el tiempo de
trabajo socialmente necesario, el valor y la forma salario. Incluso se puede dar cuenta de diferentes
formas de explotacion capitalista que no incluyen la forma salario, por ejemplo, la apropiacion del
valor producido por el trabajo esclavo en las plantaciones destinadas a la produccién de mercancias.
Obviamente, estoy dejando a un lado otras hipotesis posteriores, como las basadas en la subsuncién
de la sociedad en su totalidad, como defienden las tradiciones obreristas, operaria y post-operaria.
Afrontar esta cuestion y sus consecuencias para la comprension de las relaciones de género
requeriria otro articulo. En términos generales: la extraccion de plusvalia de Marx es el secreto del
capital, en el sentido de que constituye el origen de la riqueza socialmente producida y sus
mecanismos de distribucion.

La explotacion en el sentido de extraccion de la plusvalia no es la tnica forma de explotacion
dentro de la sociedad capitalista: simplificando, podemos decir que un empleado en un sector
improductivo (en términos de valor) también es explotado en el sentido de apropiacion de
plustrabajo. Y las condiciones salariales, de vida y de trabajo del dependiente de un comercio
pueden , por supuesto, ser peores que las de un trabajador de la fabrica. Ademas, mas alld de las
tendencias economicistas de debates del pasado, es importante tener en cuenta que desde un punto
de vista politico la distincion entre trabajadores productivos e improductivos (en términos de
produccion de valor y plusvalia de produccion) es practicamente irrelevante. En sentido estricto, los
mecanismos y las formas de organizacion y division del proceso de trabajo son mucho mas
importantes.

Volvamos ahora a la teoria de los sistemas duales y al problema del patriarcado.
Primer problema

Si definimos el patriarcado como un sistema de explotacion, la consecuencia logica es que existe un
a clase explotadora y una clase explotada, o mejor dicho, una clase expropiadora y una clase

expropiada. ;Quiénes conforman estas clases? Las respuestas pueden ser: todas las mujeres y todos
los hombres, o s6lo algunas mujeres y algunos hombres (en el ejemplo citado por Delphy, las amas



de casa y los miembros masculinos adultos de sus familias). Si hablamos de patriarcado como un
sistema publico de explotacion, se sugiere la hipotesis de que sea el Estado el explotador o
expropiador. Las feministas operarias aplican la nocién de explotacion capitalista al trabajo
doméstico, pero de acuerdo con su punto de vista, el verdadero expropiador del trabajo doméstico
es el capital, lo que implica que el patriarcado no es en realidad un sistema de explotacion
auténomo.

En el caso de la obra de Delphy, la hipotesis de que las amas de casa son una clase y sus miembros
masculinos de la familia inmediata (en particular sus maridos) son la clase explotadora no esta
completamente articulada, tampoco si la llevamos a sus utlimas consecuencias. En términos
l6gicos, la consecuencia de su posicion seria que la esposa de un trabajador migrante pertenece a la
misma clase social que la esposa de un capitalista como por ejemplo, Veronica Lario ex-esposa de
Berlusconi: ambas producen valores de uso (en un caso, puro y simple trabajo de cuidado; en el otro
la obra de "representacion" de un determinado estatus social, la organizacion de reuniones y
recepciones, por ejemplo) y estan a la vez en una relacién de explotacion de caracter servil, es decir,
ofreciendo su trabajo a cambio de ser sostenidas econdémicamente por parte del marido.

En "El enemigo principal”, Delphy insiste en que ser miembro de la clase patriarcal es un hecho
mas importante que ser parte de la clase capitalista. Se deduciria que la solidaridad entre la esposa
de un capitalista y la esposa del trabajador migrante debe tener prioridad sobre la solidaridad de
clase entre la esposa del trabajador migrante y los demés miembros de la clase de su marido (o, lo
que es mas optimismo que cualquier otra cosa, debe tener prioridad sobre la solidaridad de clase de
la esposa del capitalista y sus amigos del club de campo). Al final, la practica politica real de
Delphy entra en contradiccion con las consecuencias logicas de su teoria, lo que hace que sus
limites analiticos sean ain mds evidentes. Por otra parte, si definimos hombres y mujeres (en una
version u otra), como dos clases - una de los explotadores, la otra, la de los explotados -
inevitablemente llegamos a la conclusion de que existe un antagonismo irreconciliable entre las
clases cuyos intereses estan en contradiccion reciproca.

Pero, si Delphy esta equivocada, ;debemos entonces negar que los hombres de ganancias y se
aprovechan del trabajo no remunerado de las mujeres? No, porque esto seria un error simétrico, por
desgracia cometido por muchos marxistas que han llevado este razonamiento al extremo opuesto.
Es claramente mejor y mas conveniente para cualquiera que alguien le cocine una comida caliente
por la noche, o tener que fregar los platos después de un largo dia de trabajo. Es muy "natural",
pues, que los hombres tiendan a tratar de aferrarse a este privilegio. En resumen, no se puede negar
que hay relaciones de dominacion y jerarquia social basadas en el género y que los hombres,
incluidos los de las clases mas bajas, se benefician de ellos.

Sin embargo, esto comporta la existencia automatica de un antagonismo de clase. Podriamos sin
embargo, establecer la siguiente hipotesis alternativa: en una sociedad capitalista, la privatizacién
total o parcial del trabajo de cuidado, es decir, su concentracion dentro de la familia (sea cual sea el
tipo de familia, e incluyendo los hogares monoparentales), la ausencia de una socializacién a gran
escala de este trabajo de cuidado, a través del Estado o de otras formas, todo esto determina la carga
de trabajo que debe mantenerse dentro de la esfera privada, fuera tanto del mercado y de las
instituciones. Las relaciones de opresion y dominacion de género determinan el modo y la escala en
la que esta carga de trabajo se distribuye, dando paso a una division desigual: las mujeres trabajan
mas, mientras que los hombres trabajan menos. Pero no hay apropiacion de un "excedente".

(Hay evidencia de lo contrario? Hagamos un sencillo experimento mental. Un hombre no perderia
nada, en términos de carga de trabajo, si la distribucion del trabajo de cuidado fuera completamente
socializada en lugar de ser realizada por su esposa. En términos estructurales, no habria intereses



antagénicos o irreconciliables. Por supuesto, esto no significa que ¢él sea consciente de este
problema, ya que es muy posible que ¢l esté tan integrado en la cultura machista que ha
desarrollado alguna forma severa de narcisismo en base a una presunta superioridad masculina, lo
que le lleva a oponerse de forma natural a cualquier intento de socializar el trabajo de cuidado, o la
emancipacion de su esposa. El capitalista, por otro lado, si tiene algo que perder en la socializacién
de los medios de produccion; ya no se trata unicamente de sus convicciones acerca de la forma en
que funciona el mundo y qué lugar ocupa en é€l, sino también los enormes beneficios que
alegremente expropia a los trabajadores.

Segundo problema

Quienes insisten en que las relaciones patriarcales hoy dia conforman un sistema independiente
dentro de las sociedades capitalistas avanzadas debe enfrentar el espinoso problema de la
determinacion de cudl es su fuerza motriz: ;por qué este sistema se reproduce continuamente? ;Por
qué persiste? Si se trata de un sistema independiente, la razén debe ser interna y no externa. El
capitalismo, por ejemplo, es un modo de producciéon y un sistema de relaciones sociales, cuya
logica puede ser identificada y reconocida: segun Marx, e trata del proceso de valorizacion del
valor. Ciertamente, haber identificado este proceso como la fuerza o el motor del capitalismo no
agota todo lo que hay que decir sobre lo que el capitalismo conlleva: esto equivaldria a pensar que
la explicacion de la anatomia del corazon y sus funciones seria suficiente para explicar toda la
anatomia del cuerpo humano. El capitalismo es un conjunto de procesos y relaciones complejas. Sin
embargo, la comprension de lo que su corazéon es y como funciona es una necesidad analitica
fundamental.

Cuando las relaciones patriarcales juegan un papel directo en la organizacion de las relaciones de
produccion (qué se produce y cémo, quién se apropia, cOmo se organiza la reproduccion de estas
condiciones de produccion), la identificacion de la fuerza motriz del sistema patriarcal es mas
simple. Este es el caso de las sociedades agrarias donde, por ejemplo, la familia patriarcal es
directamente la unidad de la produccion de los medios de subsistencia. Sin embargo, en la sociedad
capitalista la cosa se complica, ya que las relaciones patriarcales no organizan directamente la
produccion, sino que desempenan un papel en la division del trabajo, y la familia es relegada a la
esfera privada de la reproduccion.

Ante esta pregunta si, de acuerdo con Delphy u otras feministas materialistas, si seguimos viendo el
patriarcado contemporaneo como un modo de produccion especifico o como minimo un conjunto
de relaciones de explotacion especificas, tendriamos que hacer frente a todos los retos que se han
indicado anteriormente o simplemente abandonar la idea de que el patriarcado es un modo de
produccion auténomo, al menos en el sentido convencional del término.

Una hipotesis que ya se ha sugerido en el pasado es que el patriarcado es un sistema ideologico
independiente, cuyo motor reside en el proceso de la produccion de significados e interpretaciones
del mundo. Pero aqui, nos encontramos con otro problema: si la ideologia es la forma en que
interpretamos nuestras condiciones de existencia y nuestras relaciones con ellas, debe existir alguna
relacion entre la ideologia y las condiciones sociales de existencia; una relacion que definitivamente
no es ni mecanica, o automatica, ni nada que se le parezca. Seria necesario establecer alguna
conexion, de lo contrario correriamos el riesgo de adoptar una concepcion fetichista y ahistorica de
la cultura y la ideologia. Ahora bien, la idea de que el sistema patriarcal es un sistema ideoldgico
que constantemente se reproduce a si mismo, a pesar de los increibles cambios introducidos por el
capitalismo en la vida y las relaciones sociales de produccion de estos dos ltimos siglos, parece



ain menos convincente. Otra hipotesis podria ser que el motor es psicoldgico, pero aqui también
corremos el riesgo de caer en una concepcion fetichista y ahistorica de la psique humana.

Ultimo problema

Admitamos por un momento que el patriarcado, las relaciones raciales, y el capitalismo son tres
sistemas independientes, pero que también se cruzan y reciprocamente se refuerzan mutuamente. En
este caso, la pregunta es saber el principio de organizacion y la logica de esta "santa alianza". En los
textos de Kergoat, por ejemplo, la definicion de esta relacion en términos de consustancialidad
continua siendo una imagen descriptiva, que no logra explicar mucho, las causas de la interseccion
entre estos sistemas de explotacion y dominacion siguen siendo un misterio, como el de las tres
personas en una de la Santisima Trinidad.

A pesar de estos problemas, las teorias de sistemas doble o triple, en sus diferentes formas se
defienden como un presupuesto implicito en mucha de la teoria feminista contemporanea. En mi
opinion, esto se debe a que estos parecen ser los tipos de explicacion mas inmediatos e intuitivos.
En otras palabras, se trata de explicaciones que reflejan como se manifiesta la realidad tal como la
percibimos. Es evidente que las relaciones sociales son relaciones de dominacion y la jerarquia
basada en el género y la raza que impregnan tanto el conjunto social como la vida cotidiana. La
explicacion mas inmediata es que todas estas relaciones corresponden a sistemas especificos,
porque esta es la forma en que se manifiestan. Sin embargo, las explicaciones mds intuitivas no son
necesariamente las mas correctas.

El hecho de que el ntcleo de las teorias de los dos o tres sistemas no sea convincente, no quiere
decir que no haya nada que aprender del feminismo materialista. Al contrario, los textos Delphy y
otras feministas materialistas contienen intuiciones y propuestas de vital importancia, como la
problematizacion del concepto del sexo o la atencion extrema a la interrelacion de la dimension
racial y la dimension de género. En el debate italiano, algunos teoricos feministas que recurren a la
feminismo materialista francesa han escrito cosas de gran interés, por ejemplo sobre mujeres e
inmigracion y han llevado realizado desarrollos tedricos mucho mas avanzados que los del
feminismo de la diferencia. Estas reflexiones, por lo tanto, tomarse como un intento de discusion
entre compaifieras de la lucha, que tienen mucho en comun, a pesar de algunas diferencias.

I11. (El culpable de todo es el capitalismo?

En la ultima seccion, escribi que la concepcion del patriarcado como un sistema independiente
dentro de la sociedad capitalista es la mas extendida, no sélo entre las teéricas feministas, sino
también entre las activistas porque se trata, al fin y al cabo, de la intepretacion mas intuitiva e
inmediata de los fenomenos de opresion y poder basados en el género que experimentamos
cotidianamente. En otras palabras, se trata de una intepretacion que registra la realidad tal y como
esta se manifiesta. Por "manifestarse" no entedemos la mera apariencia o ilusion, en contraposicion
a una Realidad con R mayuscula, pero si en la apariencia que las relaciones de alienacion y dominio
que se producen y reproducen por y en el capital tal como las experimentan las personas a causa de
esta logica. Como Daniel Bensaid ha sefialado, la critica de la economia politica es ante todo, una
critica del fetichismo econdomico y de su ideologia, la misma que nos condena a pensar en la sombra
de capital. Esto no es una cuestion de "falsa conciencia", sino de un modo de la experiencia
determinada por el propio capital: la fragmentacion de nuestra percepcion de la realidad. Este es un
discurso complejo, pero para hacernos una idea de lo que ha de entenderse por "un modo de
experiencia determinado por el capital," tenemos que hacer referencia, por ejemplo, a la seccion en
el primer volumen de El Capital de Marx dedicada al fetichismo de la mercancia.



Ahora bien, precisamente porque nuestra percepcion estd fragmentada y el conjunto de las
relaciones patriarcales se experimenta y percibe (por aquellos que han desarrollado una sensibilidad
de género) de forma inmediata como en conformidad con la l6gica independiente y separada de la
del capital, es inevitable que surjan objecciones y dudas ante la negacion del caracter
independendiente del patriarcado como sistema en las sociedades capitalistas.

La transformacion de la familia

La objecion mas frecuente tiene que ver con la dimension historica: ;cémo se puede afirmar que el
patriarcado no es un sistema independiente cuando la opresion de las mujeres existia antes de la
sociedad capitalista? Decir que dentro de las relaciones de opresion y de poder sexistas de la
sociedades capitalistas son una consecuencia necesaria del capitalismo, y que estos fendmenos no
tienen su propia ldgica independiente y adecuada, no significa apoyar el argumento absurdo segun
el cual la opresion de género se origina con el capitalismo. Estamos defendiendo una tesis diferente,
referida a la especificidad del capitalismo.

Las sociedades en las que el capitalismo ha suplantado el modo produccién anterior se caracterizan
por una transformacion profunda y radical de la familia. La transformacién de la familia es ante
todo el resultado de la expropiacion de la tierra, o la acumulacion primitiva, que separaba una gran
parte de la poblacion de sus medios de produccion y de subsistencia (la tierra), provocando por un
lado, la desintegracion de la familia patriarcal campesina, y por el otro un proceso de urbanizacion
sin precedentes. El resultado fue que la familia ya no representaba la unidad de produccion con una
funcion productiva especifica y organizada, en general, a través de las relaciones patriarcales
especificas que prevalecian en la sociedades agrarias precapitalistas.

Este proceso se inici6 en diferentes momentos y adoptd diversas formas en todos los paises en los
que se implantaron las relaciones sociales de produccion capitalista. Con la separacion entre la
familia y el lugar de produccion, el vinculo entre produccion y reproduccion (en el sentido de la
reproduccién bioldgica, generacional y social) también sufri6 una transformacioén radical.
Y aqui estéd el quid de la cuestion: si bien se mantuvieron las relaciones de dominacion de género,
dejaron de ser un sistema independiente con una légica autdonoma, precisamente a raiz de esta
transformacion de la familia que deja de ser una unidad de produccion para devenir un espacio
privado, separado de la produccion de mercancias y del mercado. Por otra parte, en el proceso, las
relaciones de dominacion también sufren cambios significativos. Por ejemplo, una de estas
transformaciones esta vinculada a una relacion directa entre la orientacion sexual, identidad sexual
y de género (se puede consultar al respecto el trabajo de Foucault en la Historia de la sexualidad,
las obras de Judith Butler, o, mas recientemente , los escritos de Kevin Floyd y Rosemary
Hennessy). Si bien es cierto que existia la opresion de género mucho antes del advenimiento del
capitalismo, esto no quiere decir que las formas que adopta sigue siendo el mismo después.
Por otra parte, se podria cuestionar la idea de que la opresion de género es un hecho transhistorico,
una idea defendida con fuerza por no pocas feministas de la "segunda ola" pero que deberia ser
revisada a la luz de la investigacion antropologica reciente. De hecho, la opresion de la mujer no
siempre existio, ni se produjo en la mayoria de las sociedades no clasistas, donde la opresion de
género se introdujo unicamente con el colonialismo. Para tener una idea mejor de la relacion entre
la relacion de clase y las relaciones de poder entre los géneros, podemos tomar el ejemplo de la
esclavitud en los Estados Unidos.



Razay clase

En su libro Mujeres, raza y clase, Angela Davis destaca la forma en que la destruccion de la familia
y todas las relaciones de parentesco entre los esclavos afroamericanos, asi como la forma especifica
de mano de obra esclava, dieron lugar a un vuelco sustancial de las relaciones de poder de género
entre los esclavos. Esto no quiere decir que las esclavas no se vieran sometieran a una forma
especifica de opresion como mujeres, todo lo contrario: la sufrieron severamente, pero en las manos
de los duefos de esclavos blancos, no de sus compafieros esclavos. En otras palabras, la persistencia
y la articulacion de las relaciones de género se vinculan de manera compleja con las condiciones
sociales, las relaciones de clase,y las relaciones de produccion y reproduccion. Una vision abstracta
y transhistorica de la opresion de la mujer imposibilita la comprension de estas articulaciones y
diferencias, y por lo tanto es incapaz de explicarlas.

La persistencia del modo de produccion doméstico

Como referia anteriormente, en los paises en los que el modo de produccion capitalista suplanté el
anterior modo de produccion, las relaciones de poder entre los género dejaron de formar un sistema
independiente debido a la transformacion radical que sufrieron la familia y su papel social. Esta
afirmacion no la podemos aplicar directamente en los paises cuyas estructuras de produccion que no
se transformaron por completo y que permanecen en la periferia de la economia capitalista mundial.
Claude Meillassoux ha documentado la persistencia de un "modo de produccion doméstico" en
muchos paises africanos, en los que el proceso de proletarizacion (es decir, la separacion de los
campesinos de la tierra) ha sido bastante limitado.

Sin embargo, incluso en los lugares donde el modo de producciéon doméstico permanece en
vigente, se le somete a una intensa presion a causa de la integracion del pais en el sistema capitalista
mundial. Los efectos del colonialismo, el imperialismo, el saqueo de los recursos naturales por parte
de los paises capitalistas avanzados, las presiones objetivas de la economia de mercado global, etc.,
tienen un impacto significativo en las relaciones sociales y familiares que organizan la produccion y
distribucion de bienes y a menudo exacerba la explotacion de las mujeres y la violencia de género.

Una totalidad contradictoria

Volviendo a los paises capitalistas avanzados. Una objecion clésica a la tesis de que el patriarcado
no constituye un sistema independiente es que el feminismo marxista es fundamentalmente
reduccionista. En otras palabras, el feminismo marxista reduce la complejidad plural de la sociedad
a meras leyes econdmicas sin comprender correctamente la irreductibilidad de las relaciones de
poder. Esta objecion tendria sentido bajo dos condiciones: la primera seria que el capitalismo se
entiendese Unicamente como un proceso estrictamente economico de extraccion de plusvalia y por
lo tanto, como un conjunto de reglas econdomicas que determinan este proceso; la segunda seria que
el feminismo marxista entendiera las relaciones de poder como el resultado mecanico y automatico
del proceso de extraccion de plusvalia. La verdad es que este tipo de reduccionismo no se
corresponde en absoluto a la riqueza y la complejidad del pensamiento de Marx, y menos atn a la
extraordinaria sofisticacion de una gran parte de la tradicion tedrica marxista.

Como deciamos, para tratar de explicar la sociedad capitalista inicamente en términos de extraccion
de plusvalia es como tratar de explicar la anatomia del cuerpo humano explicando solamente coémo
funciona el corazon. Por el contrario, el capitalismo es una totalidad versatil y contradictoria, en
perpetuo movimiento, que contiene relaciones de explotacion y de alienacidn que estdn también
sometidas a un proceso de transformacion constante. A pesar de que Marx atribuye un caracter



aparentemente automatico a la valorizacion del valor en el primer volumen de E! Capital - un
proceso en el que el valor es el objeto real, mientras que los capitalistas y los individuos se reducen
al papel de sostenes o soportes de una estructura - Monsieur Le Capital en realidad no existe, se
trata de una categoria logica. No es hasta el tercer volumen de El Capital que esto se aclara. El
capitalismo no es un Moloch, un dios oculto, un titiritero 0 una méaquina: es una totalidad viviente
de las relaciones sociales, en el que las lineas que trazan las relaciones de clase demarcan e imponen
restricciones que afectan a todas las demas formas de relaciones. Entre ellas, encontramos también
las relaciones de poder relacionadas con el género, la orientacion sexual, la raza, la nacionalidad y
la religion, y todas ellas se ponen a servicio de la acumulacion de capital y su reproduccion, pero a
menudo en modalidades variables, impredecibles, y bajo formas contradictorias.

Es el capitalismo "indiferente' a la opresion de la mujer?

Una opinidon muy extendida entre los tedricos marxistas es considerar la opresion de género como
innecesaria o accesoria al capitalismo. Esto no quiere decir que el capitalismo no explote o no se
beneficie de las formas de desigualdad de género producida por configuraciones sociales anteriores.
Lo que plantea es que se trata de un aspecto contingente y una relacion oportunista. Desde esta
perspectiva, el capitalismo realmente no depende de la opresion de género, y las mujeres han
alcanzado un nivel sin precedentes de libertad y emancipacion en el capitalismo, en comparacion
con otras épocas historicas. En resumen, no hay una relacion antagonica entre el capitalismo y el
proyecto de liberacion de la mujer.

Este punto de vista ha sido favorablemente acogido entre los tedricos marxistas de diferentes
escuelas de pensamiento, por lo que merece la pena analizarlo. Para ello podemos utilizar como
punto de partida un articulo escrito por Ellen Meiksins Wood. En su articulo "E! capitalismo y la
Emancipacion Humana: Raza, Género y Democracia" Wood comienza explicando las diferencias
fundamentales entre el capitalismo y los modos de produccidn precapitalistas. El capitalismo no
vinculos intrisecos con las identidades particulares, las desigualdades o diferencias extra-
econdmicas, politicas o juridicas. Todo lo contrario: la extraccion de plusvalia tiene lugar en las
relaciones entre individuos formalmente libres e iguales, sin diferencias en la situacion juridica o
politica. El capitalismo no tiene una disposicion estructural que cree desigualdades de género, es
mas, incluso tiene una tendencia natural a poner en tela de juicio tales diferencias y diluir las
identidades raciales y de género.

,Una relacion intrinseca u oportunista?

El desarrollo capitalista también cred las condiciones sociales conducentes a la critica de estas

desigualdades, y la facilitacion de la presion social en contra de ellas. Esto no tiene precedentes en
épocas historicas anteriores es suficiente evocar la literatura greco-romana, donde la que las
posiciones abolicionistas estan practicamente ausentes, a pesar de la presencia universal de la
esclavitud con fines productivos.

Al mismo tiempo, el capitalismo tiende a utilizar las diferencias preexistentes heredadas de las
sociedades anteriores de manera oportunista. Por ejemplo, el género y la diferencia racial se utilizan
con el fin de crear jerarquias entre los mas y menos favorecidos los sectores de la clase explotada.
Estas jerarquias se disfrazan como consecuencias de las diferencias naturales que enmascaran su
verdadera naturaleza, es decir, que son los productos de la logica de la competencia capitalista.
Esto no debe entenderse como un plan consciente seguido por el capitalismo, pero a medida que un
conjunto de practicas y politicas convergen se evidencia el hecho de que las igualdades de género y
raciales son ventajosas para los capitalistas. El capitalismo, en efecto, instrumentaliza la opresion de

10



género para sus propios fines, pero también seria capaz de sobrevivir muy bien sin ella. Por el
contrario, el capitalismo no podria existir sin la  explotacion de clase.
Es fundamental tener en cuenta que el marco del articulo de Wood lo constituyen una serie de
cuestiones politicas basicas sobre el tipo de ganancias y beneficios extra-econémicas que pueden - y
no pueden - ser obtenidos en una sociedad capitalista. Su punto de partida es el cambio en la
atencion de las luchas sociales desde el terreno econdmico a cuestiones no econdmicas
(emancipacion racial y de género, la paz, la salud ambiental, la ciudadania). Y ahi esté el problema.
Menciono el marco tedrico de Wood, porque, por una parte, su articulo se funda en una fuerte
separacion entre la estructura logica del capital y sus dimensiones historicas; pero sin embargo,
termina confundiendo estos mismos niveles, reproduciendo asi una confusion clasica que es
lamentablemente muy comun en la obra de muchos tedricos marxistas que se suscriben a la tesis del
articulo de Wood.

Para desarrollar este punto con una mayor claridad: tan pronto como aceptamos esta distincion entre
la estructura logica del capital y sus dimensiones historicas, podemos aceptar la idea de que la
extraccion de la plusvalia se lleva a cabo en el marco de las relaciones entre individuos formalmente
libres e iguales sin presuponer diferencias en el estatus juridico y politico. Pero podemos hacer esto
solo en un muy alto nivel de abstraccion, es decir, a nivel de la estructura logica. Desde el punto de
vista de la historia concreta, las cosas cambian radicalmente. Analicemos este aspecto de la cuestion
punto por punto.

1. Vamos a partir de un hecho: nunca ha existido una formacion social capitalista carente de
opresion de género (en sus diversas formas). Que el capitalismo se limite al uso de las
desigualdades preexistentes en este proceso continua siendo discutible: el imperialismo y el
colonialismo han contribuido a la introduccién de las jerarquias de género en las sociedades en las
que no existian antes, o existieron de una manera mucho mas matizada. El proceso de acumulacion
capitalista fue acompafiado por la expropiacion ingente de diferentes formas de propiedad a las que
las mujeres tenian acceso, y la expulsion de profesiones que habian sido capaces de mantener a lo
largo de la Alta Edad Media; la alternancia de procesos de la feminizacion y desfeminizacion del
trabajo contribuy6 a la reconfiguracion continua de las relaciones familiares y a la creacion de
nuevas formas de opresion por razéon de género. El advenimiento de la reificacion de la identidad de
género a partir de finales del siglo XIX ha contribuido al fortalecimiento de una matriz
heteronormativa que tuvo consecuencias opresivas para las mujeres, pero no solo para ellas.
Otros ejemplos podrian citarse. Decir que las mujeres obtienen las libertades formales y los
derechos politicos, hecho hasta entonces inimaginable, sdlo bajo el capitalismo, ya que este sistema
habia creado las condiciones sociales que permiten este proceso de emancipacion, es un argumento
de validez cuestionable. Se podria, de hecho, decir exactamente lo mismo para el conjunto de la
clase obrera: es un hecho tnico dentro del capitalismo las condiciones conquistadas por los estratos
subalternos en términos de emancipacion politica y el hecho de que esta clase se convirtiera en un
sujeto capaz de alcanzar importantes victorias democraticas. ;Entonces qué? ;Seria esto una
demostracion de que el capitalismo podria funcionar facilmente sin la explotacion de la clase
obrera? No lo creo. Es mejor abandonar la referencia a lo que las mujeres tienen o no han obtenido:
si las mujeres han obtenido algo, es a la vez porque han luchado por ello, y porque con el
capitalismo, las condiciones sociales han sido favorables para el nacimiento de los movimientos
sociales de masas y la politica moderna. Pero esto también es aplicable y cierto para la clase obrera.

2. Es importante distinguir lo que es funcional al capitalismo y lo que es una consecuencia necesaria
de su funcionamiento. Son dos conceptos son diferentes. Tal vez es dificil de demostrar en un alto
nivel de abstracciéon que la opresion de género es esencial para el funcionamiento interno del
capitalismo. Es cierto que la competencia capitalista crea continuamente diferencias y

11



desigualdades, pero estas desigualdades, desde un punto de vista abstracto, no estdn necesariamente
relacionadas con el género. Si tuviéramos que pensar en el capitalismo "puro", es decir, analizarlo
sobre la base de sus mecanismos esenciales, entonces tal vez Wood tendria razén. Sin embargo, esto
no demuestra que el capitalismo no produzca necesariamente, como consecuencia de su
funcionamiento concreto, la reproduccion constante de la opresion de género, a menudo bajo
diversas formas.

3. Por ultimo, hay que volver a la distincion entre el nivel 16gico y el nivel histérico. Lo que es
posible desde el punto de vista logico y lo que sucede a nivel de los procesos historicos son dos
cosas profundamente diferentes. El capitalismo siempre existe en las formaciones sociales
concretas, cada una de las cuales tiene su propia historia especifica. Como deciamos, estas
formaciones sociales se caracterizan por la presencia constante y omnipresente de la opresion de
género. Supongamos, como un experimento mental, que estas jerarquias en la division del trabajo se
basaran en otras formas de desigualdad (altos y bajos, jovenes y viejos, gordos y flacos, los que
hablan una lengua indo-europea frente a los que hablan otros idiomas, etc.). Supongamos también
que el embarazo y el parto fueran procesos completamente mecanizados y que toda la esfera de las
relaciones emocionales pudiera ser mercantilizada y gestionada por los servicios privados ...

Brevemente, supongamos que todo esto. /Es esta una vision convincente desde un punto de vista
histérico? ;Puede la opresion de género sustituirse facilmente por otros tipos de relaciones
jerarquicas, que aparecerian como algo natural y estar tan profundamente arraigados en la psique?
Estos escenarios parecen legitimamente dudosos.

Hacia analisis historico concreto

En conclusion: para responder a la pregunta de si es posible que la emancipacion y la liberacion de
las mujeres sean alcanzadas bajo el modo de produccion capitalista, debemos buscar la respuesta en
el nivel de andlisis historico concreto, no en el nivel de un anélisis altamente abstracto del capital.
De hecho, es aqui donde nos encontramos no s6lo con el paso en falso de Wood, sino también con
el error de muchos tedricos marxistas que permanecen fuertemente unidos a la idea de una jerarquia
entre la explotacion (principal) y la opresion (secundaria). Si queremos atender el aspecto politico
de esta cuestion y también estar en condiciones de responder a ¢él, tenemos que tener una
concepciodn historica de lo que el capitalismo es hoy y lo que ha sido histéricamente. Este es uno de
los puntos de partida para un feminismo marxista, donde el concepto de reproduccion social ocupa
un papel central.

IV. Repensando El Capital, repensar el género

En la seccion anterior, traté de aclarar los limites del "pensamiento fragmentado", que presenta los
diferentes tipos de opresion y dominacidn, ya que cada ser conectado a un sistema auténomo, sin
entender su unidad intrinseca. Por otra parte, critiqué la lectura de la relacion entre el capital y la
opresion de género que se basa en lo que he llamado un "capitalismo indiferente". Ha llegado el
momento de abordar la "teoria unitaria", asi como el concepto de "reproduccion social".

Reconceptualizar capital
Las posiciones dualistas a menudo parten de la idea de que la critica marxista de la economia

politica solo analiza las leyes econdmicas del capitalismo, a través de categorias exclusivamente
econdmicas. Este enfoque seria insuficiente para comprender fendmenos tan complejos como la

12



multiplicidad de las relaciones de poder, o las practicas discursivas que nos constituyen como
sujetos. Es por ello que se considera que otros enfoques epistemologicos alternativos son mas
capaces de ver las causas que se encuentran fuera del &mbito de la economia, y son més adecuados
para la comprension de la especificidad y la naturaleza irreductible de estas relaciones sociales.

Esta posicion es compartida por un amplio espectro de las teoricas feministas. Algunas de ellas han
sugerido que necesitamos un "matrimonio" o una combinacion ecléctica entre diferentes tipos de
analisis criticos, algunos dedicados a las leyes econdmicas "puras" de la acumulacién capitalista, y
otros frente a otras formas de relaciones sociales. Por otro lado, otros tedricos han adoptado lo que
se llama el "giro lingiiistico" en la teoria feminista, que separa la critica de la opresion de género de
la critica del capitalismo. En ambos casos, existe la suposicion comin de que existen "leyes
econdmicas puras", independiente de las relaciones especificas de dominaciéon y alienacion. Es
precisamente esta hipdtesis la que debe ser cuestionada criticamente. Por razones de espacio, me
limitaré a destacar dos aspectos de la critica marxista de la economia politica.

Una relacion de explotacion implica siempre una relacion de dominacion y alienacion.

En realidad estos tres aspectos nunca se separaron en la critica marxista de la economia politica. El
trabajador es ante todo un cuerpo vivo y su pensamiento, sometido a formas especificas de
disciplina que lo remodelan. Como escribe Marx, el proceso productivo "produce" el trabajador en
la misma medida que se reproduce la relacion trabajo-capitalista. Dado que cada proceso de
produccion es siempre concreto - es decir, que se caracteriza por aspectos que lo determinan
histérica y geograficamente - es posible concebir cada proceso productivo vinculado a un proceso
disciplinario, que construye parcialmente el tipo de sujeto el trabajador se convierte.

Podemos decir lo mismo para el consumo de los productos basicos: como Kevin Floyd ha
demostrado en su andlisis de la formacion de la identidad sexual, el consumo de productos basicos
implica un aspecto disciplinario y participa en la reificacion de la identidad sexual. Por lo tanto el
consumo también es participe del proceso de formacion del sujeto.

En Marx la produccion y la reproduccion forman una unidad indivisible.

En otras palabras, si bien son distintas y separadas y tienen caracteristicas especificas, la produccion
y la reproduccion son necesariamente combinaciones de momentos concretos de una totalidad
articulada. La reproduccion se entiende aqui como el proceso de la reproduccion de una sociedad en
su conjunto, o en términos althusserianos, la reproduccion de las condiciones de produccion: la
educacion, la industria de la cultura, la iglesia, la policia, el ejército, el sistema de salud, la ciencia ,
los discursos de género, habitos de consumo ... todos estos aspectos juegan un papel crucial en la
reproduccion de las relaciones de produccion especificas. Althusser sefiala en "Ideologia y aparatos
ideologicos de Estado" que sin la reproduccion de las condiciones de produccion, una formacion
social no seria capaz de mantener unida ni un afio.

Es esencial, sin embargo, no entender la relacion entre la produccion y la reproduccion de una
manera mecanicista o determinista. De hecho, si bien Marx entiende la sociedad capitalista en su
totalidad, no la entiende como una totalidad "expresiva". Es decir, no hay un "reflejo" automatico o
directo entre los diferentes momentos de esta totalidad (arte, cultura, economia estructura, etc.), o
entre un momento en particular y la totalidad como un todo.

13



Al mismo tiempo, un andlisis del capitalismo que no entienda esta unidad entre la produccion y la
reproduccion volvera a caer en un materialismo vulgar o economicista, y Marx no cometio este
error. Mas alla de sus escritos politicos, el mismo E/ Capital es prueba de ello, por ejemplo, en las
secciones sobre la lucha por la jornada de trabajo o en la acumulacion primitiva. En estos pasajes,
se puede ver claramente que la coercion, la intervencion activa del Estado, y la lucha de clases son
de hecho los componentes constitutivos de una relacion de explotacion que no esta determinada por
leyes puramente econdémicas o mecanicas.

Estas observaciones nos permiten destacar la insostenibilidad de la tesis de que Marx concibe el
capitalismo Unicamente en términos economicos. Esto no quiere decir que no haya habido
tendencias materialistas reduccionistas o vulgares dentro de la tradicion marxista. Esto significa, sin
embargo, que estas tendencias se basaron en un malentendido fundamental de la naturaleza de la
critica marxista de la economia politica y la fetichizacién de las leyes econdmicas, éstas tltimas
concebidas como cosas estaticas o estructuras como abstractos y no como formas de actividad o de
las relaciones humanas.

Alternativamente, también existe la suposicién opuesta a la separacion entre las leyes puramente
econdmicas del capitalismo y otros sistemas de dominacién que conciben la unidad entre
produccion y reproduccion en términos de identidad directa. Este punto de vista caracteriza a una
seccion del pensamiento marxista-feminista, en particular, la tradicidn operaria u obrerista, que
insistid en ver el trabajo reproductivo como directamente productivo de plusvalia, y por lo tanto se
regido por las mismas leyes. Una vez mas, por razones de espacio, me limitaré a la observacion de
que un punto de vista tal nos devuelve nuevamente a una forma de reduccionismo, que oscurece la
diferencia entre las diversas relaciones sociales y no ayuda a entender las caracteristicas especificas
de las distintas relaciones de dominacion que no sélo son constantemente reproducidas sino también
transformadas dentro de cada formacion social capitalista. Por otra parte, no nos ayuda tampoco a
analizar la forma especifica en que se encuentran determinadas estas relaciones de poder fuera del
mercado laboral, sin dejar de estar indirectamente influidas por este mercado: por ejemplo, a través
de las diferentes formas de consumo de materias primas, o por medio de las limitaciones objetivas
que el trabajo asalariado (o su equivalente, el desempleo) impone a la vida personal y a las
relaciones interpersonales.

Para concluir, me propongo repensar la critica marxista del capitalismo como una critica de una
totalidad articulada y contradictoria de las relaciones de explotacion, dominacion y alienacion.

Reproduccion social y "Teoria Unitaria"

A la luz de esta aclaracion metodologica, ahora tenemos que abordar qué se entiende por
"reproduccion social" dentro de lo que generalmente se llama "teoria unitaria". La reproduccion
social a largo plazo, en la tradicion marxista, por lo general indica que el proceso de la reproduccion
de una sociedad en su totalidad. En la tradicion marxista-feminista, sin embargo, la reproduccion
social significa algo mds preciso: refiere el mantenimiento y la reproduccion de la vida, diaria o
generacionalmente. En este contexto, la reproduccion social designa la forma en la que el trabajo
fisico, emocional y mental necesaria para la produccion de la poblacion se organiza socialmente:
por ejemplo, la preparacion de alimentos, la educacion de los jovenes, el cuidado de los ancianos y
los enfermos, asi como cuestiones de la vivienda y los aspectos referidos a la sexualidad ...

El concepto de reproduccion social tiene la ventaja de ampliar nuestra vision de lo que antes se

llamaba el trabajo doméstico, y que una gran parte de lo que ha acaparado la atencion del
feminismo marxista. De hecho, la reproduccion social incluye dentro de su concepto un conjunto de

14



précticas sociales y tipos de trabajo que van mucho mas alla del trabajo doméstico. También hace
que sea posible extender el analisis fuera de las paredes de la casa, ya que el trabajo de
reproduccion social no siempre se encuentra en las mismas formas: ;qué parte de éste proviene del
mercado, del estado de bienestar, y de las relaciones familiares? Esta sigue siendo un cuestion
contingente que depende de las dinamicas historicas especificas y luchas feministas.
El concepto de reproduccion social, por lo tanto, nos permite localizar con mayor precision la
calidad mévil y porosa de las paredes de la casa, es decir, la relacion entre, por un lado, la vida
doméstica en el hogar, y el fendmeno de la mercantilizacion , la sexualizacion de la division del
trabajo y las politicas del estado del bienestar, por el otro. La reproduccion social también nos
permite analizar con mayor eficacia fendmenos como la relacion entre la mercantilizacion de la
atencion en el trabajo y la "racializacion" de las politicas migratorias represivas, como las que
tienen como objetivo reducir los costos de mano de obra inmigrante y obligarlos a aceptar como
esclavos las condiciones de trabajo.

Por ultimo, y este es el punto crucial, la forma que adoptan las funciones de reproduccion social
dentro de una formacion social dada, responde una relacion intrinseca con la forma en que las
sociedades organizan su produccion y reproduccion,en su totalidad; y por lo tanto responde, se
vinculan con las relaciones de clase. Una vez mads, estas relaciones no pueden ser concebidas como
intersecciones puramente accidentales y contingentes: observarlas a través de la lente de la
reproduccion social nos permite identificar la l6gica de la organizacion de estas intersecciones sin
por ello excluir el papel desempefiado por la lucha, y la existencia de fenomenos contingentes y
otras practicas en general.

Debemos tener en cuenta que el ambito de la reproduccion social es también determinante en la
formacion de la subjetividad, y por lo tanto también de las relaciones de poder. Si tenemos en
cuenta las relaciones que existen en cada sociedad capitalista entre la reproduccioén social, la
produccion de la sociedad en su conjunto, y las relaciones de produccion, podemos decir que estas
relaciones de dominacion y el poder no son estructuras separadas o niveles: se no se cortan de una
manera puramente externa y no mantienen una relacion exclusivamente contingente con las
relaciones de produccion.

Las multiples relaciones de poder y dominacion, por lo tanto aparecen como expresiones concretas
de la unidad articulada y contradictoria que es la sociedad capitalista. Este proceso no debe
entenderse de una manera automatica o mecanicista. Como se ha sefialado antes, no hay que olvidar
la dimensién de la praxis humana: el capitalismo no es una maquina o autémata sino una relacion
social, y como tal, estd sujeto a las contingencias, accidentes y conflictos. Sin embargo, las
contingencias y los conflictos no descartan la existencia de una logica - es decir, la acumulacion
capitalista - que impone limitaciones objetivas no s6lo en nuestra praxis o la experiencia vivida,
sino también de nuestra capacidad para producir y relaciones articuladas con los demas, nuestro
lugar en el mundo y nuestras relaciones con nuestros condiciones de existencia.
Esto es exactamente lo que la "teoria unitaria" intenta alcanzar: ser capaz de leer las relaciones de
poder basadas en el género o la orientacién sexual como momentos concretos de ese articulado,
complejo, y la totalidad contradictoria que es el capitalismo contemporaneo. Desde este punto de
vista, estos momentos concretos sin duda poseen sus propias caracteristicas especificas, y por lo
tanto deben ser analizadas con herramientas tedricas adecuadas y especificas (desde el psicoanalisis
a la teoria literaria ...), pero también mantienen una relacion interna con esta totalidad mas grande y
con el proceso de reproduccion social que procede de acuerdo con la légica de la acumulacion
capitalista.

15



La tesis esencial de la "teoria unitaria" es que para el feminismo marxista, la opresion de género y la
opresion racial no corresponden a dos sistemas autonomos que tienen sus propias causas
particulares: se han convertido en una parte integral de la sociedad capitalista a través de un largo
proceso  histérico que  ha  disuelto anteriores formas de vida  social.
Desde este punto de vista, seria un error ver a ambos como meros residuos de anteriores
formaciones sociales que siguen existiendo en la sociedad capitalista, por razones relacionadas con
su anclaje en la psique humana o en el antagonismo entre "clases sexuadas", etc. No debemos
subestimar la dimension psicoldgica de género y la opresion sexual o las contradicciones entre
opresores y oprimidos. Es, sin embargo, una cuestiéon reside en identificar el marco de las
condiciones sociales y las relaciones de clase que tienen un impacto, reproducen, e influyen en
nuestra percepcion de nosotros mismos y de nuestras relaciones con los demads, nuestros
comportamientos y nuestras practicas.

Este marco es la logica de la acumulacion capitalista, que impone limites fundamentales en nuestras
experiencias vividas y como las interpretamos. El hecho de que un nimero tan grande de corrientes
tedricas feministas en los ultimos decenios hayan sido capaces de evitar el analisis de este proceso,
y el papel crucial desempefiado por el capital en la opresion de género en sus diversas formas, da fe
del poder del capital de cooptar nuestras ideas e influencia nuestros modos de pensar.

Traduccion realizada para Marxismo critico de Isabel Benitez Romero desde el original italiano
originalmente publicado en cuatro entregas en http://www.communianet.org en 2014. Cotejado con
la traduccion al inglés revisada por la autora para viewpointmag.com.

16


https://viewpointmag.com/2015/05/04/gender-and-capitalism-debating-cinzia-arruzzas-remarks-on-gender/
https://marxismocritico.com/

	Reflexiones degeneradas: Patriarcado y capitalismo

