Aportaciones metodoldgicas de V. Voléshinov!
Cristian Bota (Universidad de Ginebra)

Resumen: Este articulo aborda algunos aspectos centrales del enfoque de Voldshinov, entendido como contribucion
a una metodologia general de las ciencias humanas. En la primera parte, el articulo recuerda el contexto de crisis de
las ciencias humanas en los inicios del siglo XX, subrayando que Voldshinov se adheria claramente a la corriente
interaccionista social, y muestra que su enfoque de “psicologia objetiva” se apoyaba sobre la firme delimitacién del
estatus ontoldgico del psiquismo. La segunda parte trata de la indisociabilidad propuesta por Voldshinov entre las
diversas formas de las actividades humanas y sus condiciones de existencia socio-histéricas, apuntando el doble
anclaje de los fendmenos “ideoldgicos”, en las obras colectivas y en la actividad psiquica individual. La tercera parte
insiste en el rol central que Voldshinov otorgd al lenguaje como “medio objetivo” a través del cual se construyen y se
desarrollan a la vez la historia social y la conciencia individual. Por ultimo, se plantean algunos problemas de este
enfoque.

Palabras clave: psicologia objetiva; materialismo; psiquismo; interacciones sociales; ideologia; interacciones
verbales; “medio objetivo”.

El punto de partida de este articulo es una interrogacidén sobre el estatus del enfoque que durante
mucho tiempo tan sélo fue “atribuido” a Voldshinov, pero que hoy debe ser considerado sin duda como
resultado del trabajo original de este autor. Sin volver sobre este debate, sefialamos que existen al
menos dos razones para oponerse a la identificacién de Voldshinov con Bajtin. Primeramente, los
documentos conservados en los archivos de la Academia de las Ciencias de San Petersburgo muestran
claramente que Marxismo y filosofia del lenguaje ([1929] 1992) es un volumen producto de la tesis
doctoral que Voldshinov presentd en 1926 al Instituto de estudio comparativo de la literatura y la lengua
occidentales y orientales (cf. lvanova, 2003). Ademas, el andlisis comparativo de las concepciones de los
dos autores muestra que se adhieren a programas epistemolégicos radicalmente diferentes y que los
temas que tienen fama de ser de Bajtin como los géneros del discurso, la actitud responsiva-activa y el
dialogismo son un producto del trabajo de Voldshinov y no guardan su significacion real mas que dentro
del marco interaccionista social desarrollado por este (cf. Bota y Bronckart [2008] 2010 y Bronckart y
Bota [2011] 2013). La resistencia a admitir o a tomar medidas sobre esta situacién ha acabado aislando
los trabajos de Voldshinov en una especie de “purgatorio” (‘Bajtin se habria ocupado también de
psicologia’), desviando la atencidn de su valor efectivo. Esto constituye una razén mas para insistir en su
originalidad.

Calificado por su autor como “psicologia objetiva”, este enfoque esta relacionado esencialmente con los
debates y objetivos de la construccidn de las ciencias humanas en los afios 1920-1930 e intenta elaborar
una metodologia general del estudio del pensamiento y la conciencia que integra en su seno
dimensiones sociales, “ideoldgicas” y linglisticas. Sin embargo, esta tentativa de integracion a dado lugar
a cortocircuitos terminoldgicos y a una casi indiferenciacién entre social e ideoldgico, ideoldgico y
semiodtico, social y psiquico, aspectos de los que intentaremos explicitar su estatus a la luz del proyecto
del autor. Primero examinaremos el objetivo general de su proyecto y sus principales opciones
epistemoldgicas; después destacaremos algunas dificultades con las que tropieza este enfoque.

1 Traducido del francés por Ivan Gordillo. Texto original: Bota, C., 2008. Apports méthodologiques de V. Volosinov. In
P. Seriot & J. Friedrich (Ed.), Langage et pensée : Union Soviétique années 1920-1930. Cahiers de I'ILSL, 24, 29-42.
Para la presente versidn castellana algunas referencias bibliograficas han sido actualizadas por el autor.



1. EL ESTATUS DE LA “PSICOLOGIA OBJETIVA”
1.1 LA CRISIS DE LAS CIENCIAS HUMANAS

Como muestran las dos obras que Voldshinov publicé en vida, El freudismo ([1927] 1980) y Marxismo y
filosofia del lenguaje ([1929] 1992), su trabajo fue una contribucidn a la construccidén de las ciencias
humanas y representd un posicionamiento firme en el interior de sus debates, en particular en relacion a
los problemas de la psicologia. Es interesante observar que en vista a las remodelaciones que propone
Voldéshinov en la orientacion de esta disciplina, la psicologia no aparece mas como ciencia de los
“procesos psiquicos/interiores”, de lo “mental”, etc. sino como ciencia del “hombre integral” (1980, p.
201). Su adhesion a esta (nueva) disciplina es el sintoma de una contestacidon al fraccionamiento
positivista de las ciencias humanas, un rechazo de la divisién de las ciencias basado en la existencia de
tantos objetos “auténomos”, de ordenes diferentes: psiquica, social, verbal, afectiva, etc. Esta
contestacion fue comun a otros autores de la época como Vigotsky ([1934] 1997), Mead (1934) o Dewey
(1929), que compartian la conviccion de que los procesos de construccién social y los procesos de
construccion de las capacidades del pensamiento eran indisociables y pertenecian a un solo y mismo
proceso de desarrollo humano, y que, por consecuencia, las ciencias humanas no podian seguir
disociando estas dimensiones sino que debian tratarlas en el interior de un solo marco unificado
(Bronckart, 1997).

De manera mas general, los debates de la época sobre la especificidad de las ciencias humanas dieron
lugar a un diagndstico de “crisis”. En psicologia, esta crisis fue debida precisamente a la persistencia de
un modelo de ciencia positivista y a la divergencia en cuanto a las alternativas posibles a este modelo (cf.
Bronckart y Friedrich, 1999). Las dos grandes opciones que se perfilaron, aunque totalmente opuestas
entre ellas, tenian en comun esta oposicion. Una primera corriente, la psicologia empirica o descriptiva,
se inspiraba en la filosofia de Brentano, que consideraba los fendmenos psiquicos conscientes como
perteneciendo a la “experiencia interior” de cada sujeto y como radicalmente separados de todo
fendmeno material. No obstante, podian ser accesibles a la percepcion interior y ser objeto de una
descripcion. Es sobre esta base que se desarrolla el método de la introspeccidén. Las aportaciones
ulteriores de la fenomenologia de Husserl han radicalizado esta perspectiva, recusando la posibilidad de
un estudio empirico de la conciencia. Esta ha sido relegada a un plano trascendental en el que las
dimensiones ontoldgicas son enteramente asimiladas en los fenémenos. Una segunda corriente, hoy
calificada de interaccionismo social (cf. mas arriba), recusaba la posibilidad de explicar el funcionamiento
humano a partir de capacidades mentales/espirituales consideradas como “originarias”. Partiendo de un
posicionamiento monista materialista adosado al marxismo, esta corriente sostenia que las capacidades
de pensamiento activo de los humanos se derivan de la reintegracion en cada organismo de las
propiedades de la vida social, en sus aspectos de creacion de instrumentos y de “obras”, y de
cooperacion en el trabajo y el lenguaje.

En este contexto, Voldshinov se inscribié claramente en la corriente interaccionista social y desarrolld un
enfoque del que analizaremos algunos aspectos a continuacion.



1.2 LA OBJETIVIDAD DEL PSIQUISMO

Voléshinov considerd que la alternativa al positivismo y al dualismo solo podia ser construida por una
clarificacion del estatus ontoldgico del psiquismo?, que debia dar cuenta del rol efectivo del pensamiento
y de la conciencia en el conjunto de conductas y de vida humanas. Este estatus fue “puesto entre
paréntesis” por las corrientes de inspiracion fenomenoldgica vy, si los psicélogos conductistas adoptaron
un posicionamiento materialista, ellos dejaron rapidamente de lado el aspecto “psiquico” en beneficio
de un estudio solo de los aspectos observables del comportamiento.

Los fenomendlogos asimismo ontologizan los pensamientos ideoldgicos, al admitir la existencia
de una esfera independiente del ser ideal. ([1929] 1992, p. 58)

La psicologia objetiva se ve amenazada por un peligro indudable y muy serio: el peligro de caer
en un materialismo mecanicista ingenuo. [..] En psicologia, un materialismo mecanicista
simplista puede resultar desastroso. Es ese giro hacia el materialismo primitivo y su
simplificacion concomitante de las tareas de la psicologia objetiva lo que puede detectarse en
los conductistas estadounidenses y los reflexélogos rusos. ([1927] 1999, p.70)

La apuesta de esta clarificacion de la “esfera de la realidad” que ocupa la conciencia era establecer la
“objetividad” que debe encarar el estudio cientifico de los hechos psiquicos. Esta “objetividad” presenta
dos aspectos que deben tenerse en cuenta a fin de establecer el sentido del problema central del
pensamiento como proceso objetivo:

El psiquismo subjetivo no puede reducirse a los procesos que se llevan a cabo en un organismo
natural y animal. Los procesos que determinan en general el contenido del psiquismo no se
desarrollan dentro del organismo sino fuera de éste, aunque con la participacion del organismo
individual. [...] La primera tarea fundamental que se plantea desde este punto de vista es la de
una definicién objetiva de la “experiencia interna”. Es preciso incluir la “experiencia interna” en
la totalidad de la experiencia exterior objetiva. ([1929] 1992, p. 51-52)

En primer lugar, el hecho psiquico es objetivo en un sentido cominmente aceptado de “independiente
del proceso de conocimiento”, en el sentido de que tiene una existencia real. Esto supone también que
el hecho psiquico sea accesible por el estudio, que pueda tener una “aprehension objetiva”. Pero por si
mismo, este primer significado es insuficiente, por el hecho que los “objetos” positivistas podrian
también ser considerados como independientes del proceso de conocimiento. Voldshinov precisa
entonces que un hecho psiquico es objetivo también, y sobre todo, por su inscripcidn en un conjunto de
relaciones “causales” y por su rol especifico en este conjunto. Y es por esa razén que un hecho “objetivo”
no puede derivar del organismo individual, que es Unicamente una parte de las relaciones objetivas
constituidas por las interacciones sociales.

La conciencia en cuanto expresion material organizada (...) es un hecho objetivo y una enorme
fuerza social. Es verdad que la conciencia no se encuentra por encima de la existencia ni lo
puede determinar constitutivamente, pero en cambio es una parte de la existencia, juega un
papel en la arena de la existencia. (ibid., p. 126-127)

2 Con el término “psiquismo” Voldshinov se refiere siempre a “formas psiquicas superiores” (conciencia,
pensamiento), y no al psiquismo primario, o a las capacidades comunes de los organismos vivos de conservar trazas
internas de sus interacciones con el medio (sobre este punto cf. Leontiev, 1976). El término “psiquismo” tiene un
segundo sentido en Voldshinov, aquel de “mundo vivido”. Las interacciones entre estas dos formas de psiquismo
fueron uno de los temas predilectos del autor.



El objetivo de Voldshinov es comprender esta realidad psiquica dentro de sus relaciones objetivas de las
cuales no se puede separar. Es en estas relaciones que reside su naturaleza propia y son ellas las que
determinan su “alcance” (ibid.). Sin embargo, esta exigencia de mostrar cuales son los efectos que
producen el pensamiento y la conciencia en el comportamiento no puede ser satisfecha sin una
explicitacion del estatus de las propiedades psiquicas frente a las propiedades materiales observables?®.
En este objetivo Voldshinov se adhiere al monismo materialista inspirado en la Etica de Spinoza ([1677]
1965), para después derivar la funcion propia del psiquismo a partir de este posicionamiento.

1.3 EL PSIQUISMO, PROPIEDAD DE LA MATERIA

Una de las apuestas centrales del enfoque de Spinoza fue apartarse le las aporias del dualismo
cartesiano (Descartes, [1637] 1992), que atribuia a las dimensiones psiquicas de los humanos una
existencia autéonoma, independiente de sus dimensiones fisico-corporales y de cualquier aspecto
material. Esta perspectiva hacia imposible o misteriosa la explicacion de las condiciones de coexistencia
de lo fisico con lo psiquico, o la “composicion de relaciones” entre materia y espiritu. Descartes habia
postulado que el alma “comunica” con el cuerpo a través de un drgano especial (él mismo bien
material...) que es la famosa glandula pineal. En la posicion de Spinoza, lo fisico y lo psiquico no son ya
concebidos como dos substancias autdnomas, ontolégicamente separadas, sino como dos propiedades
solidarias de una sola y Unica substancia, la materia del universo. Esta materia es continua y en
permanente actividad, dotada de una infinidad de propiedades; debido a las limitaciones del
conocimiento humano, esta materia no puede ser comprendida en su totalidad, sino Unicamente de
manera “discreta” y fragmentaria. Aparece entonces como poseedora de propiedades fisicas
(observables y concernientes a la “extensién”) y de propiedades psiquicas (inobservables de manera

directa y concernientes al “pensamiento”). Lo fisico y lo psiquico son entonces diferenciados en el
conocimiento, pero son ontolégicamente dos dimensiones de esta Unica materia infinita. Voldshinov se

inscribe claramente en esta perspectiva®:

Lo psiquico es sélo una de las propiedades de la materia organizada v, por lo tanto, no se puede
situar en oposicién a lo material en virtud de un principio hermenéutico especial. Por el
contrario, es esencial aclarar, operando enteramente sobre la base de la aprehensién material
externa, qué tipo de organizacion y qué grado de complejidad de la materia generan esta nueva
cualidad (lo psiquico), que es una propiedad de la materia misma. ([1927] 1999, pp. 68)

Este posicionamiento permite realmente abordar el problema de las condiciones bajo las cuales se
constituyen las propiedades psiquicas “objetivas” y las condiciones bajo las cuales estas propiedades
producen efectos en la realidad. Este es el problema que las diferentes versiones del dualismo habian

3 Este cuestionamiento se despliega en dos aspectos, epistemoldgico (concerniente al estatus de las propiedades
psiquicas) y metodoldgico (concerniente a los procesos por los cuales estas propiedades son accesibles al analisis
empirico). Este Ultimo es extensamente explorado en El freudismo, donde Voléshinov concluye que el acceso
deberia retomar las modalidades mismas de la construccidon y de la manifestacion de las entidades psiquicas
conscientes y esto no puede ser mas que a través del lenguaje. Una de las tareas principales de la psicologia es
“plantear la cuestion de las reacciones verbales y de su significado en la conducta humana como un todo” (p. 70).

4 Voléshinov ha mostrado también las “consecuencias fatales” de un materialismo reduccionista como el de
Watson, que reduce la materia a su Unico aspecto observable (fisico/fisioldgico), y que lleva a la eliminacion del
problema de la conciencia y del significado del campo de estudios cientifico ([1927] 1980, p. 104). Para ser
coherente, y servir de base al enfoque interaccionista social, el posicionamiento monista materialista debe ser
completado por dos otros principios, aquél del paralelismo psicofisico y el de la dindmica permanente de la materia
universal (cf. Engels, [1925] 1952).



eludido o habian “resuelto” milagrosamente. Para Voldshinov, la funcidn especifica de esta nueva
propiedad de la materia es el reflejo de las propiedades de esta misma materia. Mas particularmente, el
autor insiste en el hecho que un “reflejo objetivo” no puede realizarse desde el individuo y “en” el
individuo, sino que es el producto de las interacciones sociales y que estad necesariamente anclado en el
medio socio-histérico. Y es esto lo que le condujo a analizar las modalidades de construccion y las formas
de existencia de este reflejo, que definié como “ideoldgicas”, semidticas y verbales.

2. EL REFLEJO PSIQUICO Y SUS PUNTOS DE ANCLAJE

La problematica central de la “ideologia” estd relacionada con la necesidad de comprender las
producciones “ideales” de los humanos o las producciones dotadas de significados en tanto que
realidades que forman parte del medio humano. De hecho, Voléshinov abordé, bajo la denominacién de
“ideolégico”, al menos dos aspectos que conviene distinguir. En primer lugar, este término se refiere a las
“obras” humanas dotadas de significado:

Cualquier producto ideoldgico es parte de una realidad natural o social no sélo como cuerpo
fisico un instrumento de produccién o un producto de consumo, sino que ademas, a diferencia
de los fenédmenos enumerados, refleja y refracta otra realidad, la que estd mas alld de su
materialidad. ([1929] 1992, p. 31)

En segundo lugar, designa un conjunto de juicios sociales atribuyendo valores y operando indexaciones
de los diversos aspectos de la actividad humana, en este caso los signos:

A todo signo pueden aplicarsele criterios de una valoracidon ideoldgica (mentira, verdad,
correccion, justicia, bien, etc.). (...) Donde hay un signo, hay ideologia. (ibid., p. 33)

Por eso todos los acentos ideoldgicos, aun cuando los produzca una voz individual (por ejemplo,
en la palabra) o, en general, un organismo individual, aparecen como acentos sociales que
pretenden lograr un reconocimiento social y que se imprimen en el exterior, sobre el material
ideoldgico, Unicamente para obtener tal reconocimiento. (ibid., p. 48)

Voldshinov parecia buscar un término general que englobara signos, obras y representaciones colectivas
(cf. Durkheim, [1898] 1951) y el término “ideologia” parece haber cumplido esta funcién. Como para
otros representantes del interaccionismo social, para Voldshinov son estas adquisiciones socio-histdricas
las que constituyen el medio especifico al que se confronta todo individuo desde su nacimiento y es
entonces, de la apropiacion y de la interiorizacidn progresiva de esas experiencias que se construyen las
capacidades especificamente humanas, en un “segundo nacimiento”:

Fuera de la sociedad y, en consecuencia, fuera de las condiciones socioecondmicas objetivas, no
hay nada que sea un ser humano. Sélo como parte de un todo social, sélo en y a través de una
clase social, la persona humana se vuelve histéricamente real y culturalmente productiva. Para
entrar en la historia no basta con nacer fisicamente. Los animales nacen fisicamente, pero no
entran en la historia. Se necesita, por asi decirlo, un segundo nacimiento, un nacimiento social
([1927] 1999, p. 58).

La problematica de la ideologia es indisociable del problema del psiquismo y de su cambio radical de
estatuto. Esto no puede seguir atribuyéndose al individuo y situandole exclusivamente en el interior del
organismo individual: en tanto que reflejo objetivo de propiedades de la materia es el resultado de las
interacciones sociales y su primer lugar de existencia son precisamente estas interacciones asi como sus
productos (el conjunto de obras, de normas y de valores construidos y movilizados en la actividad



humana). Y el individuo representa un segundo lugar de anclaje del psiquismo o de las entidades
psiquicas colectivas. Voldshinov afirma entonces que no existe ninguna diferencia de esencia o de
naturaleza entre los procesos que caracterizan la conciencia, implementados por un individuo, y los
procesos socio-histéricos fijados en las obras, y mas particularmente en los textos, tratandose de una
sola y misma esfera gnoseoldgica:

Por eso, desde el punto de vista del contenido en un principio no hay frontera entre el
psiquismo y la ideologia, sino tal sélo una diferencia de grado (...). Insistimos en que aqui no
existe una diferencia cualitativa de principio. El conocimiento de los libros, de los discursos
ajenos, y el conocimiento en la mente de uno pertenecen a una misma esfera de la realidad, de
modo que las diferencias que siempre existen entre lo que tenemos en la mente y el libro no
conciernen el contenido del conocimiento. ([1929] 1992, p. 61)

La coincidencia de estas “fronteras” no se refiere a una eventual coincidencia del individuo con lo social.
Concierne a la esencia misma del reflejo, reflejo que puede ser comprendido en ocasiones en el plano
colectivo bajo forma de ideologia, otras veces en el plano individual, bajo forma de psiquismo
(pensamiento, conciencia). Por consiguiente, este reflejo tiene una sola y misma naturaleza, pero, en
razén de su modo de produccion, es ipso facto inscrito en dos “extensiones” diferentes, con sus propias
modalidades de organizacidon. La conciencia y el pensamiento se presentan como propias de lo
“psiquico” construido en las interacciones sociales e inscritos en la “extensién” individual. El individuo
desarrolla un psiquismo “objetivo” sélo después de la apropiacion-transformacion de las entidades
establecidas en las interacciones colectivas y fundamentalmente en el lenguaje.

Es para analizar las formas de construccion y de existencia de estas entidades que Voldshinov introdujo
las nociones de “ideologia”, de “semidtica” y de “verbal/lingliistico”, concibiendo tendencialmente lo
semidtico® como un conjunto especifico de lo ideoldgico, y lo verbal como el prototipo de toda
significatividad ideoldgica-semidtica.

Como sabemos, todo signo se estructura entre los hombres socialmente organizados en
proceso de su interaccion (ibid., p. 46)

Pero no se puede explicar lo ideoldgico en cuanto tal desde las raices suprahumanas,
infrahumanas o animales. Su lugar auténtico se encuentra en el ser: en el especifico material
signico y social creado por el hombre. Su especificidad consiste justamente en el hecho de
situarse entre los individuos organizados, de aparecer como su ambiente, como un medio de
comunicacion. El signo sélo puede surgir en un territorio interindividual. (ibid., p. 35)

La palabra es el fendmeno ideoldgico por excelencia. Toda la realidad de la palabra se disuelve
por completo en su funcion de ser signo. En la palabra no hay nada que sea indiferente a tal
funcién y que no fuese generado por ella. La palabra es el medio mas puro y genuino de la
comunicacion social. (ibid., p. 37)

5 No habiendo desarrollado trabajos de semiologia, Voldshinov se vio abocado en diversas ocasiones a tratar todos
los fendmenos ideoldgicos como semidticos; considerando como semidtico el conjunto de fendmenos humanos
que presentan “dos caras” (productos o procesos materiales presentando un significado). Esta opcidon es
problematica por la extension casi infinita de estos fendmenos. En esta presentacion, hemos adoptado la primera
solucion del autor (o sea: lo semidtico como conjunto especifico de lo ideoldgico). Sin embargo, si bien no clarificd
las diferencias entre las multiples categorias de fendmenos semidticos-ideoldgicos, Voléshinov se focalizé de
entrada en la especificidad del lenguaje de entre estos fendmenos (cf. mas arriba).



Sobre esta base, la concepcién del lenguaje que dio fama a Voldshinov aparece como indisociable del
conjunto de su programa epistemoldgico y esencialmente articulado al problema de las interacciones
permanentes entre conciencia/representaciones individuales y representaciones colectivas:

Las fundamentaciones de ambos problemas deben presentarse simultdneamente y en base a
una relacion mutua. Consideramos que una misma llave abre el acceso objetivo a las dos
esferas. Esta llave es la filosofia del signo, esto es, la filosofia de la palabra en cuanto signo
ideoldgico por excelencia. El signo ideoldgico es el territorio comdn tanto para el psiquismo
como para la ideologia; es un territorio material, socioldgico y significante. (ibid., p. 60)

3. EL LENGUAJE COMO “MEDIO OBJETIVO”

Entre los aspectos del lenguaje abordados por Voldshinov, tres nos parecen definitorios y centrales en su
programa. En primer lugar, el estatus general acordado al lenguaje es el de un “medio objetivo” en el
que se construyen y se transforman el conjunto de significados humanos, tanto en el plano colectivo
como en el plano individual:

El contenido de la psique humana (consistente en pensamientos, sentimientos, deseos) se da en
una formulacidn realizada por la conciencia y, en consecuencia, en la formulacién del discurso
humano. El discurso —no en su sentido linglistico estrecho, sino en su sentido sociolégico
amplio y concreto- es el ambiente objetivo en el cual es presentado el contenido de la psique. Es
alli donde se componen y adquieren expresidon externa los motivos de la conducta, los
argumentos, las metas y las evaluaciones. Es también alli donde surgen los conflictos entre
ellos. ([1925] 1999, p. 155-156).

En segundo lugar, la realidad primera de este lugar intermedio son las interacciones verbales, siempre
articuladas en las diferentes formas de la actividad social y configuradas por esta actividad en sus
propiedades “genéricas”. En el andlisis de estos fendmenos conviene respetar un orden metodolégico
descendiente, que se focaliza, primero, sobre las formas de actividad social en las que se articulan las
interacciones linglisticas, a continuacion, sobre las formas de enunciacion que materializan estas
interacciones (los “géneros” de discurso) y, finalmente, sobre el funcionamiento de los signos en el seno
de estas formas textuales (cf. [1929] 1992, p. 47 y 133-134; [1930] 1981, pp. 288-289).

Un tercer aspecto importante en vista del objetivo general del enfoque de Voldshinov reside en el
potencial de interiorizacion del signo verbal, condicidn principal de la constitucién del pensamiento. En
primer lugar, en el conjunto de fendmenos semidticos-ideoldgicos, los signos verbales son los Unicos
dotados de “neutralidad” ([1929] 1992 p. 37-38), es decir, que no estan articulados en una esfera de
actividad determinada, siendo los otros signos inseparables de los dominios donde se producen®. Los
signos verbales funcionan en todas las formas de actividad social y sirven para comentar los otros
significados sociales. En segundo lugar, ademas de su ubicuidad y su autonomia en relacién a las esferas
de la actividad humana, las entidades verbales son objeto de una apropiacion al mismo tiempo dentro
de sus propiedades fisicas y de sus propiedades psiquicas, es decir, que los individuos pueden a la vez
(re)producir los signos verbales a través de sus propios 6rganos de fonacidon e integrarlos, hacerlos
funcionar, en el conjunto de sus representaciones individuales.

A pesar de que la realidad de la palabra, como la de cualquier otro signo, se ubica entre los
individuos, la palabra al mismo tiempo se produce mediante los recursos de un organismo

6 Cf. 1992, p. 33: la representacidn en el arte, el simbolo religioso, la férmula cientifica, la forma juridica.



individual sin intervencién alguna de cualesquiera instrumentos materiales o extracorporales.
Debido a ello, la palabra llegé a convertirse en el material signico de la vida interior, esto es, de
la conciencia (el discurso interno). ([1929] 1992, p. 38)

En virtud de sus propiedades, los signos verbales se convierten en “la base, el esqueleto de la vida
interior” (ibid., p. 56) y adquieren un estatus de auténtico “Util de la conciencia”: en tanto que reflejo del
reflejo, o en tanto que reflejo verbal del reflejo ideoldgico, la “palabra” es el instrumento fundamental
del andlisis de significados socio-historicos:

Este exclusivo papel de la palabra, el de servir como medio ambiente para la conciencia,
determina el hecho de que la palabra acompafia, como un ingrediente necesario, a toda la
creacion ideoldgica en general. (ibid., p. 39)

Finalmente, se debe destacar que uno de los aspectos centrales de la originalidad del programa de
Voldshinov (prueba también de su actualidad) reside en atribuir al lenguaje un estatus de “medio
objetivo”, caracterizado a su vez como proceso. Este proceso es intermediario entre las representaciones
colectivas fijadas en el mundo socio-histérico y las formas efectivas de organizacién de la actividad
social. Y es en esta forma verbal-procesal que se construyen, se materializan primariamente y se
transforman en permanencia las representaciones sociales. Es el conjunto dindmico de estas
representaciones que Voldshinov ha llamado “psicologia social”.

La llamada psicologia social (...) es el eslabodn transitivo entre una formacién politico-social y una
ideologia en el sentido restringido (la ciencia, el arte, etc.), se presenta en términos reales,
materiales como la interaccion discursiva. Tomada fuera de este proceso real de la
comunicacion e interaccion discursiva (y, en general, de la comunicacidn semidtica), la ideologia
social se convertiria en un concepto metafisico o mitico (el “alma colectiva” o la “psique interior
colectiva”, el “espiritu del pueblo”, etc.). (ibid, p. 44)

La psicologia social es precisamente aquel medio ambiente que, compuesto de las actuaciones
discursivas mas variadas, abarca multilateralmente todas las formas y aspectos de la creacién
ideoldgica: conversaciones privadas, intercambio de opiniones en el teatro, en un concierto, en
las diferentes reuniones sociales, simples platicas eventuales, la manera de reaccionar
verbalmente a los actos éticos vitales y cotidianos, la manera intraverbal en que uno concibe a
si mismo, y su posicion en la sociedad, etc. La psicologia social se manifiesta preferentemente
en las formas muy variadas del enunciado, en formas de los pequefios “géneros discursivos”,
internos y externos, que hasta ahora no han sido estudiados en absoluto. (ibid., pp. 44-45)

IH

Es al estudio de esta “psicologia social” a lo que se dirige el aparato creado por el autor para analizar los

textos-discursos.
4. ALGUNOS PROBLEMAS

La dificultad mayor con la que choca este enfoque parece ser la adopcion simultanea de dos perspectivas
metodoldgicas, que pueden ser formuladas del siguiente modo. Por una parte, una perspectiva genética
o0 genealdgica que, segun expresion de Vigotsky, comprende la esencia de los fendmenos en su
desarrollo, consistente en atribuir a ciertos fendmenos un estatus de “causa” y a otros un estatus de
“efecto”. Por otra parte, una perspectiva funcional que comprende sincrénicamente las interacciones
ulteriores entre los efectos asi constituidos y sus causas iniciales, interacciones en las cuales los efectos
se transforman ellos mismos en causas.



Es el psiquismo el que debe derivarse de la ideologia. (..) La palabra primero tuvo que
originarse y madurar en el proceso de la comunicacion social entre los organismos, para
después introducirse en un organismo y convertirse en palabra interior. ([1929] 1992, p. 68)

La misma conciencia individual esta repleta de signos. La conciencia sélo deviene conciencia al
llenarse de un contenido ideoldgico, es decir signico y, por ende, sélo en el proceso de
interaccion social. (ibid., p. 34)

Entre la psique y la ideologia existe entonces una interaccion dialéctica indisoluble: el psiquismo
se anula al convertirse en ideologia, mientras que la ideologia se anula al convertirse en
psiquismo. (ibid., p. 68)

El signo ideoldgico sobrevive gracias a su realizacion psicoldgica, de la misma manera como la
realizacion psicoldgica se sostiene gracias a la plenitud ideoldgica. (ibid.)

Esta superposicidn y la comprension de los efectos como causas han conducido al autor a identificar las
propiedades especificas de los efectos con propiedades de causas iniciales. Dicho de otro modo, esta
superposicidn hace confusa la diferenciacién que interviene entre el modo de existencia de las entidades
psiquicas en el plano colectivo, en las interacciones sociales y en la obras, y su modo de existencia
individual, en la actividad psiquica “interior”. Que esta dimensién sea menos tratada, no se traduce en
una ausencia de preocupacion por la especificidad del funcionamiento individual. En El freudismo (cf. pp.
104-105), Voléshinov analizé los conflictos de significados entendidos y organizados de manera
coherente con los significados vividos, o los conflictos de “zonas verbalizadas del comportamiento” con
las zonas no verbalizadas, e identificd estos conflictos como un aspecto definitorio de la dindmica
permanente del funcionamiento psiquico individual.

|u

En efecto, esta discusién hace posible una diferenciacién entre el nivel del “mundo vivido”, especifico a
cada individuo, y el de su “objetivacién” linglistica y semidtica. Pero esta misma discusién no considera
las diferentes fases a través de las cuales las operaciones psicolégicas se emancipan en relacion a sus
condiciones de construccion verbales y semidticas. Esta cuestion se puede explicitar en dos
problematicas. Tratando la cuestion del “lenguaje interior”, Voldshinov no insiste suficientemente en la
transformacién cualitativa del lenguaje durante su interiorizacion. Como mostré Vigotsky en
Pensamiento y lenguaje (cf. Friedrich, 2001), el lenguaje interior posee una estructura y una funcién
propias. Voléshinov parece haber comprendido esta funcion (cf. el signo verbal como herramienta de la
conciencia), sin embargo no consigue sacar conclusiones sobre las consecuencias de la interiorizacién del
lenguaje en el lenguaje mismo. Sin ello, el “lenguaje interior” corre el peligro de ser considerado como
una transferencia mutatis mutandis de significados sociales “externos” al individuo, que apareceria
entonces como un “modelo reducido” de lo social. Por otro lado, Voldshinov tampoco aborda el
problema de la construccién de un dominio psicoldgico formado por operaciones desprendidas de sus
condiciones de construccidon semidticas. Como mostrd posteriormente Piaget (1967), la implementacion
de procesos cognitivos heredados (asimilacion, acomodacion, equilibracién, generalizacién) permite a
cada individuo transformar las entidades psiquicas recibidas del colectivo en unidades representativas
con propiedades tendencialmente universales y organizdndose en un pensamiento también
tendencialmente “puro” (cf. Bronckart [2006] 2007).

Contribuyendo a esta “psicologia del hombre integral”, Voldshinov no parece haber realizado
investigaciones experimentales que le hubieran permitido considerar aspectos como los que acabamos
de mencionar. Sin embargo, estas insuficiencias no pueden considerarse como “errores” epistemoldgicos
y no inciden en el enfoque fundamental del autor. Mas generalmente, Voldshinov parece haber



preferido profundizar en las modalidades fundamentales por las que los diferentes aspectos del
funcionamiento humano serian accesibles al estudio cientifico en su unidad socio-semidtica, ya se trate
de textos-discursos, del pensamiento o de obras de arte.

Traduccién de Ivan Gordillo para Marxismo Critico

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

— BOTA, C. & BRONCKART, J.-P., [2008] 2010. Voloshinov y Bajtin : dos enfoques radicalmente opuestos de los
géneros de textos y de su caracter. In D. Riestra (Ed.), Saussure, Voloshinov y Bajtin revisitados. Estudios historicos y
epistemoldgicos (pp. 107-127). Buenos Aires : Mifio y Davila.

— BRONCKART Jean-Paul, [1997] 2004 : Actividad verbal, textos y discursos. Por un interaccionismo socio-discursivo.
Madrid, Fundacion Infancia y aprendizaje.

— BRONCKART Jean-Paul, [2006] 2007. Las condiciones de construccién de los conocimientos humanos. In
Desarrollo del lenguaje y diddctica de las lenguas (p. 15-30). Buenos Aires, Mifio y Davila.

— BRONCKART, J.-P. & BOTA, C. [2011] 2013. Bajtin desenmascarado. Historia de un mentiroso, una estafa y un
delirio colectivo. Madrid, Antonio Machado Libros.

— BRONCKART Jean-Paul & FRIEDRICH Janette, 1999 : «Présentation», in Vygotsky, L.S., La signification historique
de la crise en psychologie, Lausanne-Paris : Delachaux et Niestlé, p. 15-69.

— DESCARTES, [1637] 1992 : Discours de la méthode, Paris : Vrin.

— DEWEY John, 1929 : Experience and Nature, New York : Dover.

— DURKHEIM Emile, [1898] 1951 : «Représentations individuelles et représentations collectives», in Sociologie et
philosophie, Paris : PUF, p. 1-48.

— ENGELS Friedrich, [1925] 1952 : Dialectique de la nature, Paris : Editions sociales.

— FRIEDRICH Janette, 2001 : «La discussion du langage intérieur par L.S. Vygotskij», Langue frangaise, n® 132, p. 57-
71.

— IVANOVA Irina, 2003 : «Le dialogue dans la linguistique soviétique des années 1920-1930», Cahiers de I'ILSL, n°
14, Univ. de Lausanne, p. 157-182.

— LEONTIEV Alexis, 1976 : Le développement du psychisme, Paris : Editions Sociales.

— MEAD George Herbert, 1934 : Mind, self and society from the standpoint of a social behaviorist, Chicago :
University of Chicago Press.

— PIAGET Jean, 1967 : Psychologie de I'intelligence, Paris : Armand Colin.

— SPINOZA Benoit, [1677] 1965 : Ethique, Paris : Flammarion.

— VYGOTSKI Lev, [1934] 1997 : Pensée et langage, Paris : La Dispute.

— VOLOSINOV Valentin, [1925] 1980 : «Au-dela du social», in Le freudisme, Lausanne, '’Age d’Homme, p. 33-77
——,[1927] 1980 : Le freudisme, Lausanne : ’Age d’Homme.

——, [1927] 1999 : Freudismo. Un bosquejo critico, Buenos Aires : Paidos.

——, [1929] 1977 : Le marxisme et la philosophie du langage, Paris : Minuit.

——, [1929] 1992 Marxismo y filosofia del lenguaje. Madrid, Alianza Editorial.

——, [1930] 1981 : «La structure de I"énoncé», in Todorov T. (éd.) Mikhail Bakhtine et le principe dialogique, p. 287-
316

10


http://marxismocritico.com/

