
LA DIALECTICA DE LO IDEAL 

Evald Iliénkov

La idea de la transformación de lo ideal
en real es profunda: muy importante para

la historia. Pero también en la vida personal
del hombre es evidente cuánta verdad hay

en esto. Contra el materialismo vulgar.
Lenin1 

Lo ideal o la idealidad de los fenómenos es una categoría demasiado importante 
para  ser  tratada  de forma irreflexiva y descuidada,  pues  a  ella  se  encuentran 
vinculadas  la  comprensión  marxista  de  la  esencia  del  idealismo y  la  propia 
denominación de éste.

Idealistas  se consideran todas  aquellas  concepciones  filosóficas  que toman  lo  
ideal como punto de partida para la explicación de la historia y el conocimiento, 
con independencia de la forma particular en que sea descifrado este concepto:  
como conciencia, voluntad, pensamiento, psiquis en general, “alma”, “espíritu”,  
“sensación”, “principio creador” o “experiencia socialmente organizada”.

Precisamente  por  esto,  el  campo  antimaterialista  en  filosofía  se  denomina 
idealismo y  no,  digamos,  “intelectualismo”,  “sicologismo”,  “voluntarismo”  o 
“concienticismo”:  éstas  son  ya  especificaciones  peculiares  del  idealismo  en 
general, en cualquiera de sus formas particulares de manifestación.  Lo ideal se 
comprende aquí en toda su dimensión, como el conjunto íntegro de todas sus 
interpretaciones posibles, tanto las conocidas, como las que están aún por ver la  
luz.

Por eso es posible y necesario afirmar que la conciencia, por ejemplo, es ideal, o 
sea, pertenece a la categoría de los fenómenos ideales, pero en ningún caso, ni en 
sentido o relación alguna,  es  material.  Ahora bien,  si,  por el  contrario,  usted  
afirmara  que  lo  ideal es  precisamente  la  conciencia  (la  imagen  síquica,  el  
“concepto”, etc.) introduciría una confusión inadmisible en la comprensión de la 
diferencia (contradicción) de principio existente entre lo ideal y lo material en 

Este ensayo fue traducido del ruso por Eduardo Albert Santos y corregido por Rubén 
Zardoya Loureda. La versión original, titulada “Dialiéctika idealnovo”, puede consultarse 
en: Evald Iliénkov. Iskusstvo i kommunistícheski ideal, Moscú, Iskusstvo, 1984.
1 Vladímir Ilich Lenin. “Cuadernos filosóficos”,  Obras Completas,  Editorial  Progreso, 
Moscú, 1986, t. 29, p. 102.

general, y en el propio concepto de lo ideal. Pues esta inversión conduciría a que 
este concepto dejara de ser una designación teórica concebida para una categoría 
determinada  de  fenómenos,  y  se  convirtiera  en  una  simple  denominación  de 
algunos  de  ellos.  Así,  pues,  usted  se  arriesgaría  a  pisar  en  falso:  tarde  o 
temprano, en su campo visual aparecería una nueva variante de idealismo, aún 
desconocida,  que  no  encajaría  en  su  definición  extremadamente  estrecha, 
adaptada sólo a un caso especial de lo ideal. ¿En qué corriente de pensamiento  
incluiría  usted,  en  tal  caso,  esta  nueva  variante  del  idealismo?  En  la  del 
materialismo. No tendría otra opción.  O bien se vería obligado a modificar y 
corregir su comprensión de lo ideal y del idealismo, con la esperanza de eludir  
incongruencias evidentes.

Iván es un hombre, pero el hombre no es Iván. De forma análoga, no es admisible 
en  modo  alguno  definir  la  categoría  general  de  idealidad a  través  de  la 
descripción de una de sus modalidades particulares, aunque sea la más típica.

El  pan  es  un  alimento,  no  cabe  duda  de  ello.  Pero  incluso  la  lógica  escolar 
prohibe  invertir  esta  verdad.  La  frase  “el  alimento  es  el  pan”,  en calidad  de 
definición verdadera del “alimento”, no tiene validez alguna y sólo puede parecer 
correcta a quien no haya probado otro alimento que el pan.

Justamente por esta razón, usted está obligado a definir la categoría de lo ideal 
en su forma universal  y no mediante la indicación de una variedad particular 
suya,  de la misma forma que es imposible  elucidar  el  concepto de  materia a 
través  de  la  enumeración  de  las  representaciones  científico-naturales  de  la 
materia hasta ahora conocidas.

Entretanto,  este  modo  de  razonar  acerca  de  lo  ideal puede  encontrarse  por 
doquier. Con frecuencia, lo ideal se comprende como un simple sinónimo (y, por 
ello, como una palabra superflua) de otros fenómenos, precisamente de aquellos 
que en filosofía se determinan teóricamente a través del concepto de lo ideal.  
Ante todo, se toman por lo ideal, los fenómenos de la conciencia.

He  aquí  un  ejemplo  típico  de  semejante  inversión  de  la  verdad:  “Fuera  e 
independientemente de la  conciencia no pueden existir lo fenómenos ideales y 
todos los demás fenómenos de la materia son materiales...”2

Sin embargo,  fuera  e independientemente  de la conciencia  existen fenómenos  
tales  como  los  motivos  inconscientes (“subconscientes”)  de  las  acciones 
conscientes.  Si  nuestro  autor  permaneciera  fiel  a  la  lógica  elemental,  estaría  
obligado a incluir dichos motivos en la categoría de los fenómenos materiales, 

2 S. I. Narskii. Contradicción dialéctica y lógica del conocimento, Moscú, 1968, 
p. 78 (en ruso).

ESCUELA DE CUADROS - 1



pues, como vimos, “todos los demás fenómenos de la materia son materiales”. 
Asimismo,  los  pensadores  que  toman  esta  categoría  de  fenómenos  como 
fundamento  de  sus  concepciones  (Edward  Hartman,  Sigmund  Freud,  Arthur 
Kestler  y otros)  deberían ser elevados,  de acuerdo a aquella  misma lógica, al  
rango de materialista. Y no diga I. S. Narskii que entiende la expresión “fuera e 
independientemente  de  la  conciencia”  en  “otro  sentido”  que  el  generalmente 
aceptado.

Como  es  posible  apreciar,  la  confusión  es  grande,  y  no  es  casual  que,  de 
conformidad con su lógica, Narskii vea “materialismo” en las obras de Rudolf 
Carnap, por cuanto éste se ocupa de una cosa tan plenamente impersonal como 
es  el  “lenguaje”,  con  sus  “estructuras”  irreductibles  a  los  fenómenos  de  la  
conciencia individual.3

Más adelante volveremos sobre las desagradables e inesperadas consecuencias 
que se derivan de esta  comprensión irreflexiva de “lo  ideal”.  Por  ahora,  será  
suficiente constatar que si usted define la conciencia como lo ideal, a la pregunta 
de rigor “¿qué usted comprende por  lo ideal?” no podría ya responder con la 
frase  “lo  ideal  es  la  conciencia”,  “es  un  fenómeno  (o  característica)  de  la 
conciencia” sin dejar de asemejarse a un perro juguetón que se muerde su propio 
rabo.

I. S. Narskii no se encuentra solo en este empeño. He aquí otro ejemplo:

Lo  ideal  es  una  información  actualizada  para  la  personalidad,  es  la 
capacidad  de  la  personalidad  de  tener  información  en  forma  pura  y 
operar con ella [...] Lo ideal es un fenómeno síquico (aunque no todo 
fenómeno síquico puede ser designado como ideal [¡sic!]; y por cuanto 
lo ideal está representado siempre sólo en los estados conscientes de la  
persona aislada [...],  lo  ideal  es un  fenómeno estrictamente  personal, 
realizado por  un proceso  neurodinámico cerebral  de  determinado tipo 
(aún débilmente investigado).4

Muy bien. Está dicho de forma directa: entre todos los fenómenos “psíquicos” es 
posible  y necesario  vincular  con  lo  ideal solamente  aquellos  que representan 
“estados  conscientes  de una personalidad  singular”.  De suyo  se  entiende  que 
“todos  los  demás”  fenómenos  síquicos  caen  inevitablemente  (como  en  los 
escritos de Narskii) en la categoría de los fenómenos materiales.

3 Véase su artículo sobre Carnap en la Enciclopedia Filosófica.
4 D. I. Dubrovski. Los fenómenos síquicos y el cerebro, Moscú, pp.187-188 y 198 
(en ruso).

A propósito, lo ideal mismo es tratado aquí, de forma imperceptible, como un 
proceso estrictamente material (“neurodinámico-cerebral”) que sólo se diferencia 
de “los demás” en que “está débilmente investigado”.

No es difícil comprender que, “concretado” de tal modo, el concepto de lo ideal 
se  convierte  en  una  simple  denominación  (“designación”)  de  este  proceso 
cerebral  (neurodinámico)  sumamente  especializado,  en  tanto  que  el  problema 
filosófico de la relación de lo ideal con lo material se sustituye por la cuestión de 
la relación de un proceso neurodinámico con otros procesos neurodinámicos, por 
un problema especial de la fisiología de la actividad nerviosa superior.

Con ello, el problema de la “gran contraposición” de lo ideal y lo material en 
general,  en  la  forma  en  que  fue  planteado  y  resuelto  por  la  filosofía  y  la  
psicología  teórica,  se  elimina  felizmente  de  la  esfera  de  la  investigación 
científica. En esencia, este problema se declara sencillamente precientífico, se  
presenta  como  un  modo  filosófico  especulativo  (es  decir,  abstracto)  de 
formulación  de  una  cuestión  que  un  examen  más  detenido  revela  como  un 
problema “concreto” de la fisiología, de la ciencia que investiga las estructuras y 
las funciones del cerebro, o sea, los hechos localizados en la cavidad craneana 
del  individuo  aislado.  Naturalmente,  a  partir  de  semejante  interpretación  del 
problema de la relación de lo ideal con lo material,  todas las determinaciones  
elaboradas  por  la  filosofía  como  ciencia  especial  resultan  no  solamente 
“demasiado  abstractas”,  sino  también  (precisamente  en  virtud  de  su  carácter 
abstracto) muy “amplias” y, por tanto, “incorrectas”.

Por eso, D. I. Dubrovski está obligado a objetar categóricamente a todos aquellos 
filósofos y psicólogos que comprendan por lo ideal una realidad diferente de los 
efímeros  “estados  conscientes  de  la  persona  aislada”,  de  los  “hechos  de  la  
conciencia”, considerados exclusivamente como estados materiales del cerebro 
experimentados  subjetivamente  (aunque  sólo  sea  en  el  transcurso  de  algunos 
segundos) por el individuo.

Para D. I. Dubrovski (para su posición teórica, por supuesto) es completamente  
indiferente qué representan estos estados síquicos fluidos de la persona aislada 
desde el punto de vista de la filosofía, sí reflejan algo real, algo existente fuera 
de  la  cabeza  del  hombre,  o  si  son  simplemente  estados  inmanentes 
experimentados  subjetivamente  por  el  cerebro,  o  sea,  acontecimientos 
fisiológicamente condicionados por su estructura específica, tomados de manera 
equívoca como acontecimientos que tienen lugar fuera de este cerebro. Para D. I. 
Dubrovski lo uno y lo otro son igualmente “ideales” a causa de que constituyen 
una  “manifestación  subjetiva,  una  transformación  personal  de  los  procesos 

ESCUELA DE CUADROS - 2



cerebrales  neurodinámicos”,5 y  no  pueden  ser  otra  cosa.  Por  eso,  “la 
determinación de lo ideal no depende de la categoría de la verdad, en tanto el  
pensamiento falso es también un fenómeno ideal y no material”.6

¿Sabe nuestro autor que la filosofía como ciencia especial ha elaborado y elabora  
la categoría de lo ideal precisamente en relación con el problema de la verdad  y 
que sólo en esta relación han tenido y tienen sentido sus definiciones de lo ideal  
y lo material? ¿Sabe nuestro autor que estas definiciones fueron elaboradas por 
la filosofía en calidad de expresiones teóricas de otros  hechos completamente  
diferentes de los que interesan personalmente a Dubrovski como especialista de 
las “estructuras cerebrales” y de los “procesos neurodinámicos”?

A  la  filosofía  como  ciencia  nunca  le  ha  interesado  especialmente  la 
“transformación  personal  de  los  procesos  cerebrales  neurodinámicos”.  Si  se 
entiende lo ideal en el sentido de D. I. Dubrovski, no queda más remedio que 
reconocer que esta categoría ha sido empleada en filosofía exclusivamente por 
error,  como  resultado  de  empleos  diferentes,  pero  igualmente  ilegítimos  e 
inaceptablemente  amplios  o  estrechos  de  la  palabreja  “ideal”.  En cambio,  el 
monopolio científico del empleo de este término, de la solución de la cuestión  
relativa a lo que puede “designarse” con él le pertenecería desde este punto de  
vista  a  la  fisiología  de  la  actividad  nerviosa  superior.  La  “transformación 
personal de los procesos neurodinámicos cerebrales”. Lo restante es asunto del 
diablo (según la imagen de Hegel). 

La posición de D. I. Dubrovski  es característica  en general  de quienes,  en el 
empeño de reconsiderar las definiciones de los conceptos de la ciencia, no se  
toman  siquiera  la  molestia  de  esclarecer  el  círculo  de  fenómenos  (de  actos)  
examinados y estudiados históricamente por la ciencia que establece estas defini-
ciones.  Es  natural  que  tal  actividad  subversiva  (en  este  caso,  de  orden 
fisiológico) en el interior de la ciencia no pueda ofrecer otros frutos que no sean  
la  redenominación  arbitraria  de  los  fenómenos  ya  conocidos  por  ella  y  la 
discusión en torno a la nomenclatura.

Es  bien  conocido  que  la  elaboración  teórica  de  la  categoría  de  lo  ideal en 
filosofía tiene su raíz precisamente en la necesidad de establecer y comprender la 
diferencia que, en opinión de Dubrovski, es “indiferente para la caracterización 
de “lo ideal”: la diferencia e, incluso, la contradicción entre los estados síquicos  
efímeros de la persona aislada, completamente individuales y carentes de toda la  
significación universal para otra persona, y las formas universales necesarias (y 
por  ende,  objetivas)  del  conocimiento  de  la  realidad  existente 

5 Idem, p.189.
6 Idem, p.188.

independientemente  de  los  hombres  (al  margen  de  la  forma  en  que  ésta  sea  
comprendida:  como naturaleza  o como Idea  Absoluta,  como materia  o  como 
pensamiento divino).  Sólo sobre la base de esta importantísima diferencia,  se 
desencadena la milenaria batalla entre el materialismo y el idealismo, tiene lugar  
su irreconciliable discusión de principio.

Declarar esta diferencia “indiferente para la caracterización de lo ideal” sólo es 
posible  sobre  la  base  de un completo  desconocimiento  de  la  historia  de  esta 
discusión. El problema de la idealidad siempre fue un aspecto del problema de la  
objetividad (“veracidad”) del conocimiento, o sea, del problema de las formas  
del conocimiento -y precisamente de ellas- que se condicionan y se explican no 
por los caprichos de la psicofisiología personal, sino por algo mucho más serio, 
por ese algo que existe por encima de la psiquis individual y que no depende en 
absoluto de ella. Por ejemplo, las verdades matemáticas, las categorías lógicas,  
los imperativos morales y las ideas jurídicas, es decir, las “cosas” que tienen un 
significado  compulsivo  para  cualquier  psiquis,  y  fuerza  para  limitar  sus 
caprichos individuales.

Es  ésta  precisamente  la  categoría  de  fenómenos,  poseedores  de  un  género 
peculiar de objetividad (o sea, de una independencia del todo evidente respecto 
al individuo con su cuerpo y su “alma”), diferente por principio de la objetividad 
de las cosas singulares sensorialmente percebibles por el individuo que, en algún 
momento, fue “designada” por la filosofía como la idealidad de esos fenómenos, 
como  lo ideal en general.  En este sentido,  lo ideal (todo lo que se vincula al  
mundo de las “ideas”) figura ya en Platón, a quien la humanidad debe, tanto la 
distinción  de  este  círculo  de  fenómenos  en  una  categoría  especial,  como  su 
denominación.  Las  “ideas”  de Platón  no son cualesquiera  estados  del  “alma” 
humana  (de  la  “psiquis”),  sino  sólo  las  imágenes-esquemas  universales,  de 
significación  general,  evidentemente  contrapuestas  al  “alma  individual”  y  al 
cuerpo humano dirigido por ella, en calidad de ley obligatoria para cada “alma”, 
cuyas exigencias el individuo debe satisfacer desde la infancia con mucha más 
precaución  que  las  de  su  propio  cuerpo  singular  con  sus  estados  efímeros  y 
casuales.

Independientemente de la forma en que el propio Platón interpretó el origen de 
estas  imágenes-esquemas  universales  e  impersonales  de  toda  la  variedad  de 
estados singulares variables del “alma”, es completamente legítima su distinción 
-realizada  sobre  un  fundamento  indiscutible-  como  una  categoría  peculiar  de 
fenómenos.  Se  trata  de  las  normas  universales  de  la  cultura en  cuyo  seno 
despierta a la vida consciente el individuo singular y cuyas exigencias éste está 
obligado a reconocer como ley necesaria de su propia actividad vital individual.  
Tales  son  las  normas  de  la  cultura  doméstica  y  las  normas  sintáctico-

ESCUELA DE CUADROS - 3



gramaticales del lenguaje en que el individuo aprende a hablar, las “leyes  del 
Estado” en que nace, las normas del pensamiento sobre las cosas del mundo que  
le  rodea  desde  la  infancia,  etc,  etc.  El  individuo  ha  de  asimilar  todos  estos 
esquemas  normativos  como  una  cierta  “realidad”  específica,  diferente  de  sí  
mismo (y de su propio cerebro, por supuesto), como una “realidad” estrictamente 
organizada en sí misma... Al distinguir los fenómenos de esta realidad peculiar,  
desconocida  para  el  animal  y para  el  hombre  en  su  estado  primitivo,  Platón 
planteó  ante  la  humanidad  un  problema  real  muy  difícil,  el  problema  de  la 
“naturaleza” de estos fenómenos, de la naturaleza del mundo de las “ideas”, del  
mundo ideal.

Este  problema  no tiene  nada  en  común  con el  problema de la  estructura  del 
cuerpo humano, y menos aún, con el de la estructura de uno de los órganos de 
ese cuerpo, la del cerebro... Lisa y llanamente, no se trata del problema ni del  
conjunto de fenómenos que interesa a los fisiólogos, tanto a los contemporáneos 
de Platón, como a los nuestros.

Por supuesto, es posible denominar “ideales” a otras cosas, por ejemplo, a un 
“estereotipo neurodinámico de determinado tipo, aunque débilmente estudiado 
aún”, pero con tal cambio de nombre no se avanza ni un milímetro en la solución 
del problema que realmente esbozó el filósofo Platón, designándolo por medio 
del término lo ideal, o sea, del problema de la comprensión del propio conjunto 
de hechos, para cuya denominación precisa aquél introdujo ese término.

Es cierto que más tarde, precisamente en los marcos del empirismo unilateral 
(Locke,  Berkeley,  Hume  y  sus  herederos),  la  palabreja  “idea”  y  el  adjetivo 
“ideal”  derivado de ella  se  convierten de nuevo en una simple  denominación 
colectora de cualquier fenómeno síquico, incluso del más efímero estado síquico 
del “alma” individual.

Esta acepción de la palabra adquiriría también la fuerza de la tradición y, como  
vemos, llegaría hasta nuestros días. Pero ello está vinculado precisamente con el  
hecho de que la estrecha tradición empírica en la filosofía simplemente elimina 
el problema planteado por Platón, sin comprender su esencia real, volviéndole 
sencillamente la espalda como a una invención carente de todo fundamento. Por 
eso, la palabreja  lo ideal significa, en los marcos de esa tradición empírica, lo 
existente “no de hecho”, sino sólo en la fantasía, sólo en forma de estado síquico  
de la personalidad aislada. 

Esta posición está vinculada, terminológica y teóricamente, con la representación 
de  que  “en  la  realidad”  existen  tan  sólo  las  “cosas”  particulares,  singulares,  
sensorialmente perceptibles, y de que todo universal es solamente un espectro de 
la  imaginación,  un  fenómeno  síquico  (o  psicofisiológico)  y  sólo  tiene  su 

significación en el hecho de que se repite en muchos actos de la percepción de  
las cosas singulares por el individuo singular y es concebido por éste como cierta 
“similitud” entre muchas cosas sensorialmente percibidas, como la identidad de 
los estados particulares síquicos experimentados por la persona singular.

Los callejones sin salida a los que conduce en filosofía esta posición ingenua son 
bien conocidos por quienes  tengan alguna noticia  de la crítica  del  empirismo 
unilateral realizada por los representantes de la filosofía clásica alemana. No es  
preciso, por ello, reproducir estas críticas. Constatemos, sin embargo, que lo que 
obligó a Kant, Fichte, Schelling y Hegel a rechazar la interpretación empirista de 
lo ideal y emprender el análisis teórico especial de este concepto fundamental no 
fueron caprichos terminológicos, sino la necesidad de criticar la esencia de este  
punto de vista. La cuestión radica en que la simple identificación de lo ideal con 
“lo síquico en general”,  habitual  durante  los siglos XVII y XVIII, no ofrecía  
incluso la posibilidad de formular con exactitud un problema filosófico especial  
percibido  ya  por  Platón:  el  problema de la  objetividad  de lo  universal,  de  la 
objetividad de las determinaciones universales (teóricas) de la realidad, o sea, de 
la naturaleza del hecho de su absoluta independencia con respecto al hombre y a 
la humanidad, con respecto a la organización especial del organismo humano, de 
su  cerebro  y de  su  psiquis,  con  sus  efímeros  estados  individuales;  con  otras 
palabras,  el  problema de la veracidad de lo universal,  comprendido como ley 
invariante en todos los múltiples cambios de los “estados síquicos”, y no sólo de 
la “personalidad aislada”, sino también de formaciones espirituales íntegras, de 
épocas y pueblos enteros.

En particular, sólo en los marcos de la filosofía clásica alemana, el problema de 
lo ideal fue planteado en toda su dimensión real y en toda su agudeza dialéctica 
como problema de la relación de lo ideal en general con lo material en general.

Mientras por  lo ideal se comprenda solamente lo que tiene lugar en la psiquis 
individual, en la conciencia individual, en la cabeza del individuo aislado y todo 
lo que resta se coloque bajo la rúbrica de lo material (esto lo exige la lógica ele-
mental), es decir, se incluya en el reino de los “fenómenos materiales”, al que 
pertenecen  el  sol  y  las  estrellas,  las  montañas  y  los  ríos,  los  átomos,  los  
elementos  químicos  y  todos  los  fenómenos  puramente  naturales,  esta 
clasificación se verá obligada a incluir también en este último reino  todas las  
formas materialmente cristalizadas objetivadas de la conciencia social, todas las 
representaciones históricamente establecidas y legitimadas por la sociedad sobre 
el mundo real, sobre las realidad objetiva. Los libros, las estatuas, los iconos, los  
dibujos, las monedas de oro, la corona del zar,  las banderas,  los espectáculos 
teatrales  y su argumento  dramatúrgico son objetos  que,  por supuesto,  existen  
fuera de la cabeza individual y son percibidos por esta cabeza (y por cientos de  

ESCUELA DE CUADROS - 4



ellas)  como  “objetos”  exteriores  que  se  ofrecen  a  la  sensoriedad,  corpóreos, 
tangibles.

Sin embargo, si sobre esta base usted incluyera, digamos El Lago de los cisnes o 
El Rey Lear,  en la categoría de los fenómenos  materiales,  cometería un error 
teórico-filosófico  de  principio.  La  representación  teatral  es  precisamente  una 
representación, en el más exacto y preciso sentido de la palabra, en el sentido de  
que en ella está representado algo distinto, algún otro. ¿Qué es? ¿Los procesos 
neurofisiológicos cerebrales” que alguna vez tuvieron lugar en las cabezas de P. 
I.  Chaikovski  y  W.  Shakespeare?  ¿Los  “estados  síquicos  efímeros  de  la 
personalidad individual” o de las “personalidades” del director y los actores? ¿O 
tal vez algo más esencial?

Hegel respondería a esta cuestión del siguiente modo: el “contenido sustancial de 
la época”, es decir, la formación espiritual en su determinación esencial. Y tal  
respuesta,  a pesar de todo el idealismo que descansa en su fundamento,  sería  
mucho más verdadera, profunda y, lo que es más importante,  más cercana a la  
concepción  materialista  de  la  naturaleza  de  los  fenómenos  peculiares  a  los 
cuales  nos  hemos  referido  aquí,  sobre  las  cosas  en  cuyo  cuerpo  está 
tangiblemente representado, “un otro” distinto de lo que ellas mismas son. ¿Qué 
es? ¿Qué es este “algo” representado en el cuerpo sensorialmente perceptible de 
otra cosa (hecho, proceso, etc.)?

Desde  el  punto  de vista  del  materialismo consecuente,  este  “algo”  puede  ser  
solamente  otro objeto material, pues, en general, en el mundo no hay ni puede 
haber otra cosa que materia en movimiento, que el conjunto infinito de cuerpos, 
hechos, procesos y estados materiales. 

Por  idealidad o  lo  ideal,  el  materialismo  está  obligado  a  entender  aquella 
correlación muy peculiar  y estrictamente establecida entre dos (por lo menos) 
objetos materiales (procesos, cosas, hechos, estados) en cuyo interior un cuerpo 
material,  sin dejar  de ser  lo que es, asume el  papel  de  representante  de otro  
cuerpo, o más exactamente, de la naturaleza universal de ese objeto, de su forma 
y regularidad, que se mantienen invariantes en todos sus cambios, en todas sus  
modificaciones empíricas.

Sin dudas,  lo ideal, comprendido como forma y ley de existencia y cambio de 
múltiples fenómenos dados al hombre de forma sensorial-empírica, en su “forma 
pura”  sólo  se  expresa  y fija  en  las  formas  históricamente  establecidas  de  la 
cultura espiritual, en las formas socialmente significativas de su expresión (de su  
“existencia”) y no en la forma de “estados efímeros” de la ppsiquis del individuo 
aislado”,  independientemente  de cómo éstos  se  conciban  posteriormente:  a  la 

manera  espiritualista  incorpórea  de  Descartes  o  Fichte,  o  bien  a  la  manera 
burdamente física, como “cerebro”, propia de Cabannis, Büchner y Moleschott.

Precisamente  esta  esfera  de  fenómenos  -el  mundo  de  la  cultura  espiritual, 
colectivamente  creado por  los  hombres,  el  mundo internamente  organizado y 
desmembrado  de  las  representaciones  universales de  los  hombres  sobre  el 
mundo  “real”,  históricamente  establecidas  y  socialmente  cristalizadas 
(legitimadas)-  se  contrapone  a  la  psiquis  individual  como  un  mundo  muy 
peculiar, como el “mundo ideal en general”, como el mundo “idealizado”.

Comprendido de tal forma, “lo ideal” no puede ser representado ya simplemente 
como  psiquis  individual  repetida  muchas  veces,  en  tanto  “constituye”  una 
realidad peculiar  “sensóreo-suprasensorial”  en cuyo seno se  observan muchas 
cosas que en cada psiquis individual tomada aisladamente, no existen, ni pueden 
existir.  El  gran  paso  de  avance  dado  por  la  filosofía  clásica  alemana  en  el  
esclarecimiento  científico  de  la  naturaleza  de  la  “idealidad”  (en  su  real  
contraposición de principio a todo lo material, incluyendo el órgano material del 
cuerpo humano con cuya ayuda se “idealiza” el mundo real, o sea, el cerebro, 
localizado en la cabeza del hombre), está vinculado precisamente al hecho de  
que, por primera vez después de Platón, la “idealidad” dejó de comprenderse de 
forma sicológicamente estrecha, tal y como ocurrió en el empirismo inglés, a la 
comprensión de que lo ideal en general no puede ser reducido en modo alguno a 
una simple suma de los “estados síquicos de las personas individuales” y por esta 
vía, interpretado meramente como una simple denominación colectora de esos 
“estados”.

Esta idea fue expresada com mucha precisión por Hegel, para quien “el espíritu  
en general” (en la dimensión íntegra de este concepto, como “espíritu universal”, 
como “espíritu  objetivo”,  con  tanta  más  razón,  como  “espíritu  absoluto”)  no 
puede ser representado ni comprendido en caso alguno como “alma singular”, 
muchas  veces  repetida,  es  decir,  como  “psiquis”.  Y  si  el  problema  de  la  
“idealidad en general” coincide con el problema de “lo espiritual en general”, “lo 
espiritual” (o sea. “lo ideal”) se contrapone en general a “lo natural”, no como se  
contrapone, “alma individual” a “todo lo restante” sino como una realidad mucho 
más  sólida  y estable  que  se  mantiene  a  pesar  de  que  las  almas  individuales 
surgen y desaparecen,  dejando en ocasiones  su huella  en ella y,  en otras,  sin 
dejarla, sin haberse aproximado siquiera a la “idealidad, el “espíritu”.

Por eso, Hegel vio el mérito de Platón ante la filosofía en que en su obra “la  
realidad  del  espíritu,  por  cuanto  éste  se  contrapone  a  la  naturaleza,  fue 
representada  en  su  verdad  suprema,  fue  representada  precisamente  como 

ESCUELA DE CUADROS - 5



organización  de  cierto  Estado”7 y  no  como  la  organización  de  algún  alma 
individual,  de  la  psiquis  de  una  persona  singular  y,  menos  aún,  del  cerebro 
individual.

(Advirtamos  entre  paréntesis  que  por  “Estado”,  tanto  Hegel  como  Platón, 
comprendían en este caso no solamente una determinada organización político-
jurídica, no sólo el Estado en el sentido contemporáneo de este término, sino en 
general todo el conjunto de normas sociales que reglamentan la actividad vital 
del individuo en sus manifestaciones domésticas, intelectuales, estéticas, en una 
palabra,  todo  lo  que  compone  la  cultura  peculiar  de  “cierta  polis”  o ciudad-
estado, de todo lo que hoy se llama cultura del pueblo en general, o su “cultura  
espiritual” y en particular, las leyes de la vida de la polis dada en general. Es  
precisamente  acerca de las  “leyes”  en este  sentido que reflexiona el  Sócrates 
platónico.  Esto  es  necesario  tenerlo  en  cuenta  si  se  quiere  comprender  
correctamente  el  alto  sentido  del  concepto  en  que  tiene  Hegel  esta  idea  de  
Platón).

Mientras la cuestión de la relación de “lo ideal” con “lo real” se comprende en 
forma estrechamente sicofisiologista, como cuestión sobre la relación del alma 
individual  y  sus  estados  con  “todo  lo  restante”,  no  podrá,  simplemente,  ser  
correcta y exactamente formulada y, menos aún, resuelta.

El  problema consiste  en que,  en las  filas  de “todo lo restante”.  o  sea,  de  lo  
material, de lo real, se incluirá automáticamente otra “alma” individual, más aún 
todo el conjunto de tales “almas”, organizado en una cierta formación espiritual 
única: la cultura espiritual de un pueblo dado, del Estado o de toda una época, la 
cual,  en  caso  alguno,  ni  siquiera  mínimamente,  puede  ser  comprendida  en 
calidad de “alma” singular muchas veces repetida. En este caso, es evidente que 
el “todo” no se reduce a la suma de sus “partes componentes, no es simplemente 
la repetición de las partes componentes”. La forma sutil de una iglesia gótica en 
nada se parece a la forma del ladrillo, de cuyo conjunto está constituida: algo 
similar ocurre en el caso que nos ocupa.

Por otra parte a ningún alma individual puede presentarse directamente otra alma 
como  “lo  ideal”;  una  sólo  se  contrapone  a  la  otra  como  el  conjunto  de  sus 
manifestaciones corpóreas tangibles, inmediatamente materiales, aunque sea en 
forma de gestos, mímica, palabra o actos, o, nuestro tiempo, en la forma de los  
dibujos  de  los  oscilogramas  que  representan  gráficamente  electroquímica  del 
cerebro.  Pero  esto  no  es  “lo  ideal”,  sino  su  expresión  corpórea  exterior,  su  
“proyección”,  por  así  decirlo,  sobre  la  materia,  algo  “material”.  Y  lo  ideal  
propiamente, de acuerdo a esta representación, existe como tal sólo en la intros-

7 G. W. F. Hegel. Obras, t. X, p. 200 (en ruso).

pección,  sólo  en  la  auto-observación  del  “alma  singular”,  sólo  como  estado 
síquico  íntimo  de  una  persona  única,  y  precisamente  de  “mi  estado  síquico. 
Justamente  por  esta  razón,  para  el  empirismo en  general  resulta  fatal  y,  por 
principio,  irresoluble,  el  famoso  problema  del  “otro  yo”:  “¿existe  éste  en 
general?”. Por esta causa, el empirismo consecuente no puede hasta el día de hoy 
salir sin tropiezos del callejón sin salida del solipsismo y está obligado a adoptar 
esta tonta postura filosófica en calidad de principio conscientemente establecido. 
Tal  es  el  caso  del  “solipsismo  metodológico”  de  Rudolf  Carnap  y  de  sus 
seguidores, incluso de algunos que no lo declaran tan abiertamente. 

Por eso, el empirismo consecuentemente realizado en nuestros días (es decir, el  
neopositivismo) ha declarado que la cuestión de la relación entre  lo ideal  en 
general con lo material  en general, es decir, la cuestión formulada de la única 
manera culta posible, es un “seudoproblema”. En efecto, sobre la base inestable 
de “los estados síquicos de la personalidad individual”, esta cuestión no puede 
nunca  ser  planteada  de  forma  mínimamente  racional...  A  partir  de  tales 
supuestos, resulta imposible el propio concepto de lo “ideal en general” (como el 
de “lo material en general”), razón por la cual se considera un “seudoconcepto”, 
un  concepto  sin  “lo  denotado”,  sin  objeto,  una  ficción  teórica,  un  espejismo 
científicamente  indeterminable  o,  en  el  mejor  de  los  casos,  una  hipótesis  
tolerable, un “giro verbal” tradicional o un “modus del lenguaje”...

Por  esta  vía,  el  término  “lo  ideal”  (así  como  el  término  “lo  material)  se  ve  
privado del más mínimo contenido teórico delineado con precisión. Deja de ser 
la  designación  de  una  esfera (círculo)  determinado  de  fenómenos y  resulta 
aplicable a  cualquier fenómeno del cual “tomemos conciencia” o sea “psíqui-
camente experimentado”,  sea visto,  escuchado,  tocado, degustado u olfateado  
por nosotros... Pero entonces estaremos en el derecho de llamarle “material” a 
“cualquier fenómeno”, si “tenemos en cuenta” que lo vemos precisamente como 
otredad con repecto a nosotros y a nuestros estados síquicos, que lo percibimos 
como “algo diferente de nosotros mismos”.  Desde este punto de vista, ningún 
fenómeno  “por  sí  mismo”,  es  decir,  independientemente  de  lo  que  nosotros 
“tenemos  en  cuenta”  puede  ser  vinculado  a  una  u  otra  categoría.  Cualquier  
fenómeno resulta, “en una relación, ideal y, en otra, material”, “en un sentido,  
material y, en otro sentido, ideal”.

Esto tiene que ver, ante todo, con la conciencia en todas sus manifestaciones.  
Ella  puede  ser  ideal  o  material  .  Todo  depende  del  punto  de  vista  en  que  
miramos.  En  un  sentido  y  relación  es  ideal  y  en  otro  sentido  y  relación  es 
material.

Escuchemos a uno de los más activos adeptos de este punto de vista:

ESCUELA DE CUADROS - 6



La conciencia es ideal por su forma y por su contenido  si se tiene en  
cuenta,  en  primer  lugar,  su  forma  síquica,  correlacionada  con  el 
contenido cognoscitivo (reflejado), con el contenido del mundo material  
como objeto de reflejo y, en segundo lugar, el contenido concientizado 
de  la  conciencia...  La  conciencia  es  material  por  su  forma  y  por  su 
contenido,  si se tiene en cuenta otro par, a partir de las comparaciones 
que acabamos de apuntar. Pero, además la conciencia es material por su 
forma e ideal por su contenido si  se tiene en cuenta,  en particular,  la 
correlación  entre  la  forma  material  (en  el  sentido  de  los  procesos  
neurofisiológicos)  y  el  contenido  síquico  (en  el  sentido  del  “mundo 
interior” del sujeto)...8

De tal  modo,  todo depende  de lo  que se  comprende  en uno u otro caso por  
“forma” y por “contenido”. En correspondencia con ello, cambia la significación 
de “lo ideal” y de lo material”.

En esta interpretación los conceptos de “lo ideal” y de “lo material” dejan de ser 
categorías teóricas que expresan dos  categorías estrictamente determinadas de  
fenómenos  objetivamente  diferenciados y  devienen  simples  palabrejas:  al 
utilizarlas, cada cual puede “tener en cuenta” lo uno o lo otro, en dependencia de  
las circunstancias y de “lo que se entienda” por ellas. Claro está que si con la 
palabra  “conciencia”  se designa no la conciencia  como tal,  sino los procesos  
neurofisiológicos, la conciencia se presenta como”material”. Y si por “proceso 
neurofisiológicos”  se  entiende  “conciencia”,  dichos  procesos  deberán  ser 
designados como fenómenos enteramente ideales

Es muy simple. Si por el término “lo ideal”  se tiene en cuenta “lo material”, 
entonces... se obtiene lo mismo que, si por el término “lo material” se comienza a 
“tener en cuenta” lo ideal... Si lo primero es cierto, lo segundo también. Sólo que 
este juego de las palabras no puede en modo alguno llamarse dialéctica, mucho 
menos, dialéctica materialista. No debe olvidarse que “lo ideal” y lo material” no 
son simples “términos” a los cuales puede asignárseles significados directamente 
opuestos, sino categorías de fenómenos contrapuestos por principio, categorías 
exacta y objetivamente determinadas en la filosofía científica, y que llamar a la  
conciencia “material”, significa escamotear ilícitamente las fronteras entre lo uno 
y lo otro, entre el materialismo y el idealismo. Esto fue especialmente subrayado  
por V.I. Lenin.

El problema real de la mutua conversión de “lo ideal” y lo “material” que  se  
realiza en el curso del proceso real de la misma conversión, cuya investigación 
V.I. Lenin consideraba muy importante, es aquí sofísticamente sustituido por un 

8 S. I. Narskii. Op. cit., p. 74. 

problema  verbal  que,  naturalmente,  se  resuelve  con  puras  magias  verbales, 
llamando “ideal” en un caso a lo que en otro se llama “material” y viceversa.

La  solución  materialista  real  del  problema  en  su  formulación  concreta  (ya  
esbozada por Hegel) fue encontrada, como es sabido, por Marx, quien “tenía en 
cuenta”  el  proceso  completamente  real  de  la  actividad  vital  específicamente  
humana. Se trata del proceso, en cuyo decursar, la actividad vital  material del 
hombre social comienza a producir no sólo un producto material, sino también 
un producto ideal, comienza a realizar el acto de la idealización de la realidad (el 
proceso de conversión de lo material en ideal), para que luego, una vez surgido,  
“lo  ideal”  devenga  importante  componente  de  la  actividad  vital  material  del 
hombre  social  y  comience  a  tener  lugar  un  proceso  opuesto,  el  de  la 
materialización (objetivación, cosificación, “encarnación”) de lo ideal.

Estos  dos  procesos  realmente  opuestos  entre  sí  se  cierran,  finalmente 
conformando ciclos expresados con mayor o menor precisión en los que el final  
de un proceso deviene inicio del otro, opuesto a él, lo cual conduce, por último, a 
un movimiento en forma de espiral con todas las consecuencias dialécticas que  
de ello se derivan.

Es muy importante señalar que el proceso de conversión de lo material en ideal y 
viceversa,  proceso  que  se  cierra  constantemente  “en  sí  mismo”,  en nuevos y 
nuevos  ciclos  de  la  espiral,  es  un  proceso  específico  de  la  actividad  vital  
sociohistórica del hombre. Ese proceso no es inherente a la actividad vital de los 
animales  y,  por  eso,  no  puede  hablarse  seriamente  sobre  el  problema  de  “lo 
ideal” con relación a ellos,  por  muy desarrollados que sean.  Sin embargo, es 
evidente que los animales altamente desarrollados poseen psiquis, forma síquica  
de  reflejo del  mundo  circundante  y,  por  consiguiente,  quien  lo  desee  puede 
adjudicar  “lo  ideal”  al  animal.  Sólo  que,  en  tal  caso,  por  “lo  ideal”  se 
sobreentendería lo síquico en general y no solamente la forma peculiar propia de 
la psiquis del hombre, del “espíritu” humano social de la cabeza humana.

Entre tanto,  C.  Marx habla precisamente  del  hombre,  y sólo de él,  y por “lo  
ideal”  no comprende lo síquico en general,  sino una configuración suya  muy 
concreta; la forma de la psiquis humana social. Lo ideal para Marx “no es otra 
cosa que lo material, transpuesto en la cabeza humana y transformado en ella”.

Es necesario acotar especialmente que esta tesis cardinal para la comprensión de  
la posición de Marx puede ser correctamente comprendida sólo con la condición 
de que “se tenga en cuenta” que fue expresada en el contexto de la polémica con 
la  interpretación  hegeliana  de  “lo  ideal”  y  que  fuera  de  este  contexto  
estrictamente delimitado, pierde su contenido concreto.

ESCUELA DE CUADROS - 7



Si se pierde de vista este contexto, o sea, la esencia de la diferencia de principio 
entre  la  interrelación  marxista  y  hegeliana  de  “lo  ideal”  y  se  convierte  la 
proposición  de  Marx  en  una  definición  del  concepto  de  “lo  ideal”,  entonces 
dicha  proposición  pierde  su  contenido  concreto  real  y  adquiere  un  sentido 
completamente  diferente,  es  decir,  se  interpretaba  de  forma  completamente 
errónea.

Frecuentemente,  esta  tesis  se  comprende  (se  interpreta)  en  el  espíritu  del  
materialismo vulgar y, en tal caso, es natural que “la cabeza del hombre” a la que  
se refiere Marx, se entiende como el órgano corporal anatómico-fisiológico de la  
especie  particular  “homo-sapiens”,  o  sea,  como  el  conjunto  de  fenómenos 
completamente  materiales  localizados  bajo  la  bóveda  craneana  del  individuo 
aislado. A partir de aquí, lo demás se desprende automáticamente. La posibilidad 
formal de tal interpretación fue expresada y rechazada ya por Todor Pavlov: 

A veces, se le trata [a lo ideal -Evald Iliénkov] behaviorísticamente, de 
modo tal que la transposición y la transformación se toman en el sentido 
de procesos puramente fisiológicos o de otros procesos materiales. Esta 
interpretación  permite  vincular  también  la  tesis  de  Marx  con  la 
estructura  automática  y  el  funcionamiento  de  diferentes  sistemas  de 
dirección, naturales o creados por el hombre. En este caso, lo síquico, la 
conciencia,  el  pensamiento,  sin  hablar  ya  del  pensazxmiento  creador, 
resultan conceptos innecesarios.9

Como  consecuencia  directa  de  tal  interpretación,  “lo  ideal”  comienza  a 
explicarse en lo términos de la cibernética, de la teoría de la información y de  
otras disciplinas físico-matemáticas y técnicas, comienza a representarse como 
cierta  variedad  de  “código”,  como  resultado  de  la  “codificación”  y  la 
“decodificación”,  de  la  transformación  de unas  señales  en otras,  etc.,  etc.  Es  
natural  que  en  los  marcos  de  tal  interpretación  de  “lo  ideal”  comiencen  a 
incluirse  muchos procesos y sucesos puramente  materiales  observables  en los 
bloques  de  las  máquinas  y  aparatos  electrónicos  y,  finalmente,  todos  los 
fenómenos  puramente  físicos  que,  de  una  forma  u  otra,  se  vinculan  con  la 
reacción de un sistema material sobre otro, que provocan en este último ciertos  
cambios puramente materiales. 

En resumen, del concepto de “lo ideal” no queda ni la huella, y Todor Pavlov 
acusa con todo derecho a este modo de razonamiento de dejar a un lado y sin  
retorno posible al objeto mismo del que hablaba Marx, “lo ideal”, así como de 
abstraccionismo extraño y de indeterminación de las palabras empleadas.

9 Todor Pavlov. “Información, reflejo, creación”, en:  La teoría leninista del reflejo y la  
ciencia, Moscú, 1966, pp.167-168.

Tampoco ayudan en este caso términos como “isomorfismo”, “homomorfismo”, 
“modelo  neurodinámico”,  y  otros  semejantes.  Ninguno  de  ellos  se  refiere  al  
objeto en cuestión, a la categoría concreta de fenómenos que Marx designó con 
el  término  “lo  ideal”.  Estos  términos,  sencillamente,  tienen  que  ver  con otra  
cosa , en el mejor de los casos, con las premisas materiales, sin cuya existencia, 
la “idealidad” como forma específica del reflejo del mundo circundante en la  
cabeza humana no hubiera podido surgir. Pero no tienen que ver con “lo ideal” 
mismo,  con  el  producto  peculiar  que  se  obtiene  como  resultado  de  la 
“transposición” y “transformación” de lo material en la cabeza humana (y sólo 
humana), con las formas específicas concretas en las que “lo material en general”  
está representado en este singular producto de la actividad humana.

Entre tanto, en la categoría de “lo ideal” correctamente comprendida se incluyen 
precisamente  aquellas  y  sólo  aquellas  formas  del  reflejo  que  diferencian 
específicamente al hombre del animal y que no son propias ni conocidas por el  
animal, incluso por los que posean una actividad nerviosa superior y una psiquis  
altamente  desarrollada.  Precisamente  estas  formas  específicas  de  reflejo  del 
mundo  circundante  en  la  cabeza  humana  -y  solamente  ellas-  son  las  que  la 
filosofía  como  ciencia  siempre  ha  considerado  con  el  nombre  de  formas 
“ideales”  de  la  actividad  síquica;  y,  si  ha  conservado  este  término,  es 
precisamente para delimitarlos de las restantes formas de la realidad.  En caso 
contrario,  esta  palabra  pierde  en  general  su  sentido  científico  concreto,  su  
significación como categoría científica.

Aquí se presenta la misma situación que tiene lugar con respecto al concepto  
“trabajo”. Mientras la economía política en la figura de sus clásicos se propuso  
seriamente  esclarecer  el  problema  del  valor,  entendía  inequívocamente  por  
“trabajo”,  el trabajo humano. Cuando en cambio, la ciencia burguesa cayó en 
bancarrota y se enredó definitivamente en contradicciones insolubles con respec-
to a este delicado problema, se vio obligada a privar de sentido los conceptos 
fundamentales de la teoría laboral del valor. Entonces, conservando el término, 
comenzó a entender por “trabajo”, la actividad del burro que tira de una carreta, 
la del viento que mueve las aspas del molino, la del vapor que acciona el pistón 
y, en general, la de todas las fuerzas de la naturaleza que el hombre pone a su 
servicio en el proceso de “producción del valor”... Desde este punto de vista, el  
sol y el aire comienzan a producir “valor”, se equiparan al trabajo humano. Por  
eso  se  considera  que  “no  solamente  el  trabajo  humano”  y,  ni  siquiera 
fundamentalmente él, constituye la fuente de valor.

Lo mismo ocurre con la “idealidad”. No es casual que Marx retome el problema 
de lo ideal precisamente en relación con el problema del valor, de la  forma de  
valor.  Estos  problemas  se  presentan  atados  por  un  mismo  nudo.  No  puede 

ESCUELA DE CUADROS - 8



desatarse  uno,  sin  desatar  el  otro.  Pues,  como lo  demuestra  con indiscutible  
evidencia el análisis teórico riguroso de sus peculiaridades, la forma de valor es 
ideal en el más estricto sentido de ese concepto y del término que lo expresa. 

El problema radica en que la “forma de valor” puede ser adoptada por cualquier 
objeto  sensorialmente  perceptible  que  satisfaga  directa  o  indirectamente  una 
necesidad  humana,  por  cualquier  “valor  de  uso”.  Se  trata  de  una  forma 
directamente  universal,  completamente  indiferente  a  cualquier  material  
sensorialmente perceptible  en que se “encarne”,  indiferente a su “materializa -
ción”. La forma de valor es absolutamente independiente de las peculiaridades 
del “cuerpo natural” de la mercancía en la que se “aloja”, en cuya forma está 
representada,  incluído  el  dinero,  que,  con su cuerpo específico,  no hace sino 
expresar aquella  realidad  enigmática.  Esta  permanece  siempre  como  algo 
diferente de cualquier cuerpo material, del cuerpo sensorialmente perceptible en 
que se “encarga”, de cualquier realidad corpórea.

Esta realidad mística y enigmática no tiene un cuerpo material propio, y por ello,  
puede  fácilmente  cambiar  una  forma  material  de  su  encarnación  por  otra,  
manteniéndose  en  todas  sus  “encarnaciones”  y  “metamorfosis”  e,  incluso, 
aumentando su “cuerpo incorpóreo”, rigiendo los destinos y los movimientos de 
todos  los  cuerpos  singulares  en  los  cuales  se  ha  alojado,  en  los  que  se 
“materializa” temporalmente, incluyendo el cuerpo del hombre.

Literalmente,  todas las características que la filosofía tradicional  y la teología 
adjudicaban al “alma” -la universalidad, la incorporeidad, la inatrapabilidad para 
cualquier procedimiento físico-químico y la fuerza todopoderosa de conducir los 
destinos de las cosas y de los hombres-, se presentan ante el pensamiento teórico  
como una realidad incontestable, fuerza de toda duda (incluso la de Descartes o 
la de Hume) en la figura de las determinaciones de la forma del valor. Se trata de  
la objetividad en el sentido de Kant, de Platón de Hegel.

Al abordar este problema, el materialismo metafísico, antidialéctico (¡cuanto más 
el  materialismo  vulgar!),  se  coloca  en  una  posición  francamente  incómoda,  
revela su total incompetencia teórica y se enfrenta atado de pies y manos a un  
dilema insoluble para él: o niegan la existencia de la realidad objetiva existente, 
o  se  humillan  ante  Platón  o  ante  Berkeley...  ¿Cómo  salir  del  paso?  Pues  el  
“valor” no es el “alma” de los curas y los teólogos. Si el “alma” a duras penas 
puede  ser  interpretada  como  la  designación  místico-clerical  de  un  órgano 
material  del  cuerpo  humano  (del  cerebro),  difícilmente  podría  admitirse  una 
explicación  semejante  del  “valor”,  independientemente  de  los  éxitos  que  se 
obtengan  en  la  investigación  científico-natural  del  trabajo  del  cerebro  del  
hombre.

La forma de valor en general es ideal. Y esto no significa en modo alguno que 
exista sólo en la conciencia, en el interior de la “cabeza humana” interpretada  
fisiológicamente,  como  fenómeno  sicofisiológico,  como  fenómeno  cerebral 
neurodinámico de determinado tipo, aunque sea “de un tipo poco investigado”. 
Esto sería,  precisamente,  una explicación idealista  acabada de la historia,  una 
interpretación del proceso socio-histórico y de su fase mercantil capitalista desde  
el punto de vista de la variante más tosca del idealismo, el idealismo fisiológico.

Nos gustaría formular una delicada pregunta a D. I. Dubrovski y a N. S. Narski:  
¿por  qué  vía  ellos  orientarían  filosóficamente  a  la  economía  política  que  se 
enfrenta al enigma de la forma ideal del valor si intentaran en este caso hacer  
valer las virtudes de su concepción de la “idealidad”, y legitimar su respuesta a la 
interrogante “¿qué es lo ideal y dónde ha de buscársele?”...

Claro está que hablar sobre algo “ideal” allí  donde no hay un hombre con su 
“cabeza” humana es inaceptable y absurdo, no sólo desde el punto de vista del 
materialismo  de  Marx,  sino  de  cualquier  materialismo  en  general  que  tenga 
conciencia de las palabras que emplea. Pero este no significa en absoluto que “lo 
ideal” se encuentra en la cabeza”, en el espesor de la corteza cerebral, aunque sin 
cerebro y sin cabeza no exista. Al teórico que no comprenda esta diferencia es  
necesario recordarle el hecho indiscutible de que sin el hombre con su “cabeza 
humana”  no solamente  no existe  lo  “ideal”,  sino tampoco al  conjunto  de las 
relaciones  materiales  de  producción,  y  ni  siquiera  las  propias  fuerzas 
productivas.

Cuando el teórico escribe un libro -con la pluma sobre el papel o con la ayuda de 
la máquina de escribir- crea un producto ideal, a pesar de que su trabajo se fija 
en forma de garabatos sensorialmente perceptibles,  visibles sobre el papel.  Se 
trata, en este caso, de un trabajo espiritual y, en modo alguno, material. Cuando 
el pintor dibuja un cuadro, crea una imagen y no el original. Cuando el ingeniero 
dibuja un plano, no crea un producto material,  sino realiza también un trabajo 
espiritual y crea sólo una máquina ideal y no real. Y la diferencia no consiste en  
que la creación de un producto material exige la aplicación de fuerzas físicas, 
mientras  que la  creación  de un producto  ideal  exige la  aplicación  de fuerzas  
“espirituales”. Nada por el estilo. Cualquier escultor podría decirnos que tallar  
una estatua de granito -crear una imagen escultórica-, es físicamente mucho mas 
difícil que tejer el lienzo o coser la levita. El director de una orquesta sinfónica  
vierte tanto sudor como un agricultor.

¿Y acaso la creación de un producto material no exige, del cerebro una tensión 
máxima de su individual tomada aisladamente, no existen, ni pueden existir.

ESCUELA DE CUADROS - 9



Se trata sin embargo, de un  mundo de representaciones,  y no del mundo real 
(material) tal y como existe antes, fuera e independientemente del hombre y de la 
humanidad.  Es  el  mundo  tal  y  como  representado en  la  conciencia  social 
(colectiva) históricamente establecida e históricamente cambiante, en la “razón” 
“colectiva” (impersonal), en las formas históricamente establecidas de expresión 
de esa “razón”, en particular, en el lenguaje, en su arsenal terminológico, en los  
esquemas gramaticales y sintácticos en correspondencia con los cuales se unen 
las palabras.  Pero no solamente  en el  lenguaje,  sino también en las restantes  
formas  de  expresión de  las  representaciones  socialmente  significativas, 
incluyendo la  representación  del  ballet  que,  como es sabido,  prescinde  de un 
texto verbal.

¿Y acaso la creación de un producto material no exige del cerebro una tensión 
máxima de su conciencia y su voluntad?. La exige, y tanto más cuanto menos 
sentido personal tenga para él, el proceso de trabajo y su producto. No obstante,  
una categoría de hombres se ocupa sólo del trabajo espiritual, que crea única -
mente  un producto  ideal y modifica  en exclusivo  la  conciencia  social de  los 
hombres, y otra categoría de hombres crea un producto material,

por cuanto produce cambios en la esfera de su ser material. 

De  lo  dicho  se  infiere  cuán  exacta  y  agudamente  formuló  V.I.Lenin  la 
comprensión dialéctico materialista de las relaciones entre el pensamiento y el 
cerebro. Piensa el hombre con ayuda del cerebro: esta es la fórmula leninista. No 
el “cerebro”, como dicen y piensan los especialistas en fisiología y cibernética 
que improvisan sobre este tema. En este caso, la diferencia es de principio. En 
efecto, el asunto radica en que no piensa el cerebro, sino el individuo con ayuda 
del  cerebro,  el  individuo inserto  en la  red de las  relaciones  sociales  siempre  
mediatizadas por cosas materiales creadas por el hombre para el hombre.

Pero el cerebro es sólo el órgano material, anatómico-fisiológico de ese trabajo, 
del trabajo del pensamiento, es decir del trabajo espiritual. El producto de este 
trabajo  especial  es  precisamente  “lo  ideal”,  y no  los  cambios  materiales  que 
tienen lugar en el interior del propio cerebro.

Esta relación es idéntica a la que guardan entre sí el hombre y su propia mano:  
no trabaja la mano, sino el hombre con ayuda de la mano. El producto de su  
trabajo no se encuentra en modo alguno “en la mano”, en su interior, sino en el 
material de la naturaleza que es elaborado, o sea, se presenta como la forma de la 
cosa fuera  de la mano y no como la forma de la propia  mano con sus cinco 
dedos...

Lo mismo ocurre  en el  caso que nos ocupa.  Piensa el hombre con ayuda  del 
cerebro,  pero  el  producto  de  este  trabajo  no  son  en  absoluto  los  cambios 
materiales en el sistema de “estructuras

cerebrales”, sino los cambios en el sistema de la cultura espiri tual, en sus formas 
y estructuras, el sistema de esquemas e imágenes del mundo exterior.

Por eso, al trazar un círculo o, digamos, una pirámide (independientemente de si 
se hace sobre el papel o sólo en la imaginación), el hombre puede investigar esta 
imagen ideal geométrica como un producto peculiar, descubrir en ella nuevas y 
nuevas propiedades,  aunque no las convierta conscientemente en objeto de su 
trabajo.  Al  hacerlo,  no  investiga  las  propiedades  de  su  propio  cerebro  y los 
cambios que en el ocurren, sino algo completamente diferente.

Lo “ideal” es el esquema de la actividad real objetual del hombre que concuerda  
con la forma existente fuera de la cabeza, fuera del cerebro. Es precisamente un 
esquema y no la propia realidad de carne y hueso. Sin embargo, únicamente por  
ser un esquema (imagen) de la actividad real del hombre orientada a un fin, de la 
actividad humana con las cosas del mundo exterior,  puede ser representado y 
examinado  como  un  objeto  peculiar,  absolutamente  independiente  de  la 
constitución del “cerebro” y de sus “estados” específicos, como el objeto de una 
actividad  especial  (del  trabajo  espiritual,  del  pensamiento),  dirigida  a  la 
transformación de la imagen de la cosa y no de la cosa misma que en esta imagen 
está representada. Esto es lo único que diferencia la actividad puramente ideal de  
la actividad directamente material.

Pensar que el matemático, al investigar las propiedades del cubo o de la esfera,  
examina el esquema de los acontecimientos que transcurren en la cavidad de su 
propio cerebro, significa situarse en las posiciones de la variante más burda del 
idealismo subjetivo,  -el  idealismo fisiológico-,  tanto  en la  comprensión  de lo 
ideal, como de lo material.

En esto radica toda la diferencia. La misma diferencia que existe entre ser social  
y conciencia  social,  entre  “lo  material”  y “lo  ideal”,  que  fue científicamente  
bosquejada por primera vez por Marx, Engels y Lenin y que, por ejemplo, no 
pudo intuir siquiera A. A. Bogdanov, en cuya obra estas categorías se fusionaban  
sobre  la  base  de  que  ambas  existen  independientemente  de  la  conciencia 
individual, e igualmente se contraponen a ella como “formas de la experiencia 
socialmente  organizada”,  como  estereotipos  universales  completamente 
impersonales e independientes de los caprichos de la psiquis individual.

Del hecho de que los estereotipos históricamente establecidos de la conciencia 
social se imponen espontáneamente a la conciencia individual como una fuerza 

ESCUELA DE CUADROS - 10



exterior  y la conforman a su imagen y semejanza,  no puede en modo alguno 
deducirse que dichos estereotipos sean formas materiales, formas del ser social. 
Estos estereotipos son y siguen siendo formas de conciencia social, o sea, formas 
enteramente ideales. 

Los autores que criticamos, lo mismo que A.A.Bogdanov, no desean reconocer el 
carácter ideal de estas formas, y las incluyen en la categoría de los fenómenos  
materiales. Naturalmente, entre estos “fenómenos materiales” nuestros autores 
cuentan las formas sintácticas y gramáticas del lenguaje, las normas jurídicas de  
reglamentación  de  la  voluntad  individual  por  las  instituciones  estatales  
especialmente establecidas para ello, y muchas, muchas otras cosas. Todas las 
que no sean “procesos neurodinámicos cerebrales de determinado tipo”. Todo, 
excepto dichos procesos. Incluida, por supuesto, la forma de valor. 

Ofrecemos  al  lector  la  posibilidad  de  juzgar  en  qué  medida  esta  concepción 
puede  ser  vinculada  con  las  proposiciones  axiomáticas  de  la  comprensión 
materialista de la historia y a cuáles conclusiones nos conduciría en la tentativa 
de  comprender  críticamente  las  antinomias  del  valor,  las  propiedades 
enigmáticas de la mercancía, está “cosa sensóreo-suprasensorial”...

De acuerdo con el “significado” que dio Marx al término “lo ideal”, la forma de  
valor en general (y no solamente  su forma dinero)  es una forma “puramente 
ideal”. Esta afirmación no se realiza sobre la base de que esta forma sólo existe,  
supuestamente,  “en  la  conciencia”,  en  la  cabeza  del  comerciante,  sino 
precisamente sobre una base inversa. El precio o forma dinero del valor, como 
toda forma del  valor en general,  es ideal  por  el  hecho de ser  completamente 
diferente  de  la  forma  corpórea  visible  de  la  mercancía  en  la  que  está 
representada. Esta es la idea que desarrolla Marx en el capítulo “El dinero o la  
circulación mercancías”.10

Con otras  palabras,  la  forma de valor  es  ideal  a  pesar  de que existe  fuera  e  
independientemente  de  la  conciencia  del  hombre,  en  el  espacio  exterior  a  la 
cabeza humana, en las cosas, o sea, en las mercancías mismas o, como lo expresa  
Marx, a pesar de que existe solo en las cabezas de las mercancías.11

Esta  acepción  de  la  palabra  puede  hacer  retroceder  bruscamente  al  lector  
acostumbrado a la terminología de las obras populares sobre el materialismo y 
sobre  la  relación  de  lo  material  con  “lo  ideal”.  “Lo  ideal”,  es  una  realidad  
completamente  objetiva  ,  de  género  peculiar,  existente  fuera  de  la  cabeza 
humana e independientemente de la conciencia y la voluntad de los hombres, una 

10 Carlos Marx. El Capital, t. 1, Editorial de Ciencias Sociales, La Habana, 1973, p. 61.
11 Idem.

realidad  invisible,  sensorialmente  imperceptible.  Por  esta  razón,  parece  ser 
solamente “lo pensado”, algo “suprasensorial”.

Es posible que un lector un poco más erudito en la esfera de la filosofía sospeche 
que, en este caso, Marx coquetea innecesariamente con el lenguaje hegeliano, 
con la “tradición semántica” que se vincula al nombre de Platón, Schelling y 
Hegel,  típicos representantes  del  idealismo objetivo,  o sea, con la concepción  
según  la  cual  “lo  ideal”  existe  como  un  mundo  peculiar  fuera  e 
independientemente  del  hombre,  como  un  mundo  de  esencias  (“ideas”) 
incorpóreas.  En  el  mejor  de  los  casos,  este  lector  acusará  a  Marx  de  haber  
empleado indebidamente,  “incorrectamente”,  el  término “lo ideal”,  de haberse 
dejado llevar por la “hipostasía” hegeliana de los fenómenos de la conciencia, así  
como de otros pecados mortales, inadmisibles para un materialista.

Sin  embargo,  el  asunto  no  es  tan  simple.  No  se  trata  de  un  problema 
terminológico.  Pero  por  cuanto  la  terminología  juega  un  papel  no  poco 
importante en la ciencia, Marx emplea el término “lo ideal” en un significado 
próximo al hegeliano precisamente porque en él se encierra un sentido mucho 
más profundo que en la comprensión popular cuasi materialista de lo ideal como 
fenómeno de la conciencia, como función pura del cerebro. La cuestión radica en 
el hecho de que el idealismo inteligente (dialéctico), como el de Platón y Hegel, 
está en este punto mucho más cerca de la verdad que el materialismo pupular, 
superficial,  vulgar  (“estúpido”,  como  lo  llamó  V.I.Lenin).  En  el  sistema 
hegeliano,  aunque  en  forma  invertida,  se  expresa  el  hecho  de  la  conversión 
dialéctica  de  lo  ideal  en material  y viceversa,  de  cuya  existencia  no tiene  la 
menor noticia el materialismo “estúpido”, atascado en la contradicción burda, no 
dialéctica, de lo ideal y lo material.

La comprensión popular de lo ideal no sospecha qué pérfidas trampas le tiende 
en este caso la dialéctica de estas categorías. C.Marx, que pasó la sólida escuela 
de  la  dialéctica  hegeliana,  no  fue  tan  inocente  como  los  materialistas 
“populares”.  Su materialismo fue enriquecido  por  los  logros  del  pensamiento 
filosófico  que  va  de  Kant  a  Hegel.  Esto  explica  por  qué,  en  la  concepción 
hegeliana  sobre  la  estructura  ideal  del  mundo,  existente  fuera  de  la  cabeza 
humana  (y  fuera  de  la  conciencia),  Marx  no  vio  simplemente  una  “tontería 
idealista”, una variante filosófica de los cuentos religiosos sobre dios (que fue lo 
que vio el materialismo antidialéctico en la comprensión hegeliana de lo ideal),  
sino una descripción idealistamente invertida en la relación real del “espíritu con  
la naturaleza”, de “lo ideal con lo material”, del “pensamiento con el ser”. Esto  
se vio reflejado en la terminología.

ESCUELA DE CUADROS - 11



Esta circunstancia nos obliga a esbozar brevemente la historia del término “lo  
ideal” en el curso del desarrollo de la filosofía clásica alemana de Kant a Hegel y 
a esclarecer  la  moraleja  que de ella  dedujo  el  materialista  inteligente  (o sea,  
dialéctico) C.Marx.

Todo comienza cuando el fundador de la filosofía clásica alemana I.Kant adoptó  
en  calidad  de  punto  de  partida  justamente  la  interpretación  “popular”  de  los 
conceptos de “lo ideal” y de “lo real”, sin sospechar siquiera las trampas que, al  
hacerlo, se tendía a sí mismo. 

El  autor  de  la  “Crítica  de  la  razón  pura”  esclarece  su  comprensión  de  esta 
diferencia con el famoso ejemplo de los “táleros”: “una cosa es tener cien táleros  
en el bolsillo y otra distinta es tenerlos solamente en la conciencia, sólo en la  
imaginación, en los sueños, con otras palabras, sólo como táleros ideales”.

Este  ejemplo  juega  en Kant  un papel  muy importante,  constituye  uno de los  
argumentos  contra  la llamada “prueba ontológica de la existencia  de dios”:  a 
partir  de  la  existencia  del  objeto  en  la  conciencia,  no  se  puede  deducir  su 
existencia  fuera de la conciencia. Dios existe en la conciencia de los hombres, 
pero de ello no se deduce en absoluto su existencia fuera de la conciencia. Pues 
no son pocos las cosas que puedan encontrarse en la conciencia de los hombres. 
Hay en ella centauros y brujas, fantasmas y dragones con siete cabezas.

En calidad de fenómenos de la conciencia (de “fenómenos ideales”) existen en 
efecto demonios verdes, aunque cada vecino sobrio sabe perfectamente que en 
realidad no existen fuera de la conciencia del alcohólico embriagado y que lo que 
éste toma por tales son objetos completamente distintos, que no se parecen en 
nada a ellos.

Kant no pudo tener idea de la trampa que se había tendido a sí mismo con el  
imprudente  ejemplo  de  los  táleros  “reales”.  En  un  país  vecino,  donde  no 
estuviesen  en  curso  los  táleros,  sino  los  rublos  o  los  francos,  le  hubiesen  
explicado popularmente que en su bolsillo no hay “táleros reales”, sino, simple y 
llanamente,  signos representativos estampados en el papel, de curso obligatorio 
sólo en el imperio prusiano. En efecto, si llamamos “real” a todo lo que ha tenido 
el honor de ser confirmado por las leyes del rey prusiano y está garantizado por 
su firma y su cuño, y a todo lo restante se le considera fantasías de otro mundo,  
entonces el ejemplo de Kant demuestra lo que éste se proponía demostrar. Pero 
en los marcos de una representación más amplia  de “lo real” y “lo ideal”,  el  
ejemplo de Kant demuestra precisamente lo contario: no niega, sino confirma la 
“prueba  ontológica  de  la  existencia  de  dios”  que  Kant  considera  un  modelo 
típico de conclusión errónea de la existencia del original fuera de la conciencia a 
partir de la existencia de la imagen en la conciencia.

“Por  el  contrario,  el  ejemplo  aducido  por  Kant  podría  tan  sólo  reforzar  la 
demostración ontológica” -escribe Marx, quien adopta con relación a dios una 
posición ateísta mucho más radical que Kant. De hecho, “los táleros reales tienen 
la misma existencia que los dioses imaginarios. ¿Acaso el tálero real existe en 
alguna  parte  que  no  sea  la  representación  general,  o  con  más  exactitud,  la 
representación social de los hombres? Llévese dinero de papel a un país donde el 
papel  no  se  emplee  con  este  uso  y  todos  se  reirán  de  tal  representación  
subjetiva.”12

El reproche contra Kant formulado aquí no tiene su raíz, claro está, en el deseo 
de modificar a la manera hegeliana la significación de los términos “lo ideal” y 
“lo real”,  sino en la comprensión del  hecho de que el  sistema filosófico que 
considera “real” todo lo que el hombre percibe como una cosa existente fuera de  
la propia conciencia e “ideal”, todo lo que como tal no se percibe, resulta incapaz 
de  diferenciar  críticamente  las  ilusiones  y  errores  fundamentales  del  género 
humano.

En efecto, los táleros reales en nada se diferencian de los dioses de las religiones  
primitivas  ,  de  los  toscos  fetiches  del  salvaje,  que  reverencia  (¡precisamente 
como  a  dioses!)  troncos  de  árboles,  pedazos  de  piedra,  ídolos  de  bronce  o 
cualquier  objeto  exterior  semejante.  El  salvaje  no  considera  el  objeto  de  su 
adoración como un símbolo de dios, sino que para él este objeto, con toda su 
tosca  corporeidad  sensorialmente  perceptible,  es  el  propio  dios,  y  en  modo 
alguno su “representación”. Y he aquí que esta conciencia religiosa toscamente 
fetichista  adquiere  realmente,  con  el  ejemplo  de  los  táleros  de  Kant,  un 
argumento a su favor.

Para una anciana creyente, Ilía el profeta existe en la realidad justamente porque 
ella lo ve en el relámpago y lo oye en el trueno. Es precisamente a Ilía el profeta 
a quien percibe, y no su símbolo o, con más propiedad, percibe el relámpago y el 
trueno como Ilía el profeta y no como un símbolo suyo. En el rayo y el trueno 
ella percibe su actuación real, las formas reales en que este personaje se presenta  
a los sentidos.

El fetichismo consiste en que el objeto, en toda su tosca corporeidad, en su forma 
inmediatamente  perceptible,  se le adjudican propiedades que, de hecho,  no le 
pertenecen y nada tienen en común con su configuración exterior. Cuando este  
objeto  (un  tronco  de  árbol,  una  piedra,  un  pedazo  de  bronce,  etc.)  deja  de 
considerarse como “el mismo dios” y se convierte en “signo exterior” suyo, es 
decir, no se percibe ya como sujeto directo de las acciones que se le adjudican,  
sino sólo como un signo recordatorio que apunta a otra realidad, sólo como un 

12 Carlos Marx y Federico Engels. De las obras tempranas, Moscú, 1956, p. 98 (en ruso).

ESCUELA DE CUADROS - 12



símbolo  de  esa  otra  realidad,  de  un  sujeto  completamente  diferente  por  su 
exterior, la conciencia da un paso de avance en el camino de la intelección de la  
esencia del asunto.

Por eso, el propio Kant (y también Hegel, que en este punto está de acuerdo con 
él), considera la versión protestante de la cristiandad como un nivel superior en 
el  desarrollo  de  la  conciencia  religiosa  respecto  al  catolicismo  arcaico,  que 
realmente se ha alejado del primitivo fetichismo de la idolatría. Pues el católico 
se diferencia del protestante justamente en que percibe todo lo representado en 
los iconos y escritos bíblicos en forma literal, como representación exacta de los 
hechos que han tenidos lugar en el mundo exterior (de dios como un anciano  
bondadoso con barbas y una aureola brillante sobre la calva, del nacimiento de  
Eva como transformación real de la costilla de Adán, en un ser humano, etc.). El  
protestante,  que ve en tal  interpretación una expresión  de idolatría,  interpreta 
estos  acontecimientos  como alegorías,  como parábolas,  que tienen  un sentido 
interior puramente ideal, un sentido puramente moral.

Los hegelianos reprochaban a Kant que el ejemplo de los táleros le hacían el  
juego  a  la  idolatría  católica,  y  resultaba  contrario  a  sus  propias  simpatías  y 
posiciones  protestantes,  pues  los  táleros  exteriores  (los  que  se  guardan en el  
bolsillo) son sólo signos o símbolos de “lo general o, mejor, de la representación  
social  de  los  hombres”,  representantes  (formas  de  expresión,  de  encarnación 
exterior) del espíritu, exactamente igual que los iconos que cuelgan de la pared,  
los  cuales,  a  pesar  de  toda  su  realidad  sensorialmente  perceptible,  son  sólo 
imágenes de la autoconciencia del hombre social, del espíritu humano. En esen-
cia, son enteramente ideales, aunque tengan una existencia corpórea, material, y 
se  encuentren,  naturalmente,  fuera  de  la  cabeza  del  hombre,  fuera  de  la 
conciencia  del  individuo,  fuera  de  la  psiquis  humana  con  sus  mecanismos 
trascendentales.

Los dioses y los táleros son fenómenos de un mismo orden. Así lo constataban 
Hegel y los hegelianos. Con ello, el problema de “lo ideal” y de su relación con 
el mundo real, material, fue planteado en otro plano de examen, diferente al del 
kantismo; fue vinculado al conocido problema de la “enajenación”, a la cuestión 
de la “objetivación” y la “desobjetivación”, de la “apropiación inversa” por el 
hombre  de  los  objetos  creados  por  él  mismo y convertidos,  por  la  fuerza de 
misteriosos procesos, en mundo de formaciones objetivas no sólo exteriores al 
hombre, sino también hostiles a él.

De aquí se obtiene la siguiente comprensión del tema propuesto por Kant. “Las  
demostraciones de la existencia de dios no representan otra cosa que tautologías  
vacías.  Por  ejemplo,  la  demostración  ontológica  se  reduce  a  lo  siguiente: 

“Aquello que yo me represento realmente es para ni una representación real”.  
Esta representación actúa sobre mí y, en este sentido, todos los dioses, tanto los 
paganos como los cristianos,  poseen existencia  real.  ¿Acaso no dominaban el  
antiguo Moloch? ¿Acaso Apolonio de Delfos no fue una fuerza real en la vida de 
los griegos? En este caso, incluso la crítica de Kant no puede lograr nada. Si 
alguien se imagina que posee cientos de táleros, si esta idea no es para él una  
representación arbitraria  y subjetiva, si  él  cree en ella,  entonces  para él estos  
táleros imaginados tienen la misma significación que los reales . Por ejemplo, 
puede contraer deudas sobre la base de su fantasía, actuar como ha actuado toda  
la humanidad al endeudarse a costa de sus dioses.”13

En esta forma de plantear la cuestión, la categoría de lo ideal adquiere un sentido 
y un significado sustancialmente distintos de los que tenía en el léxico de Kant.  
Ello  no  es  consecuencia  de  un  capricho  terminológico  de  Hegel  y  de  los 
hegelianos; antes bien, constituye la expresión de una circunstancia evidente: el  
hecho de que la conciencia social no es simplemente la repetición múltiple de la  
conciencia individual, del mismo modo que el organismo social en general no es 
la repetición múltiple del organismo social del individuo humano. La conciencia 
social  es  el  sistema  históricamente  establecido  y en desarrollo  de las  “repre -
sentaciones  objetivas”  completamente  independientes  de  los  caprichos  de  la 
conciencia y la voluntad individuales, el sistema de las formas y esquemas del  
“espíritu  objetivo”,  de  la  “razón  colectiva”  de  la  humanidad  (y,  de  modo 
inmediato,  del  “pueblo”,  con su peculiar  cultura  espiritual).  Se incluyen  aquí  
desde  las  normas  morales  generales  que  regulan  la  vida de  los  hombres,  las 
ordenanzas jurídicas, las formas de la organización político-estatal, los esquemas 
rituales legitimados de la actividad humana en todas sus esferas, las reglas de 
vida obligatorias para todos, los férreos reglamentos gremiales, etc., etc., hasta  
las estructuras sintáctico-gramaticales y las normativas lógicas del razonamiento.

Todas  estas  formas  y  esquemas  estructurales  de  la  conciencia  social  se 
contraponen inequívocamente a la conciencia y a la voluntad individual como 
una  realidad  peculiar  internamente  organizada,  como  formas  completamente 
externas  que  las  determinan.  Los  hechos  son  testarudos,  y he  aquí  que  cada 
individuo, desde su infancia, se ve obligado a tomar en consideración con mucho 
más cuidado las exigencias y limitaciones expresadas y legitimadas en ellas por  
la  tradición  que  el  aspecto  de  las  “cosas”  y situaciones  exteriores  y que  los 
impulsos, deseos y necesidades de su propio cuerpo singular.

Es igualmente evidente que, en la conciencia individual, todas estas formas que 
se  le  imponen  desde  el  exterior  no  se  presentan  con  esquemas  psicológicos 

13 Idem, pp. 97-98.

ESCUELA DE CUADROS - 13



trascendentales  “innatos”  y,  ni  siquiera,  como  tendencias  instinctivas.  Estos 
esquemas y formas se asimilan en el curso de la educación, la formación y la 
reeducación,  o sea, en el curso de la incorporación del individuo a la cultura  
espiritual  existente  antes,  fuera  e  independientemente  de  él.  No  se  trata  de  
formas inmanentes del trabajo de la psiquis individual, sino de formas asimiladas 
por el individuo a partir de “otro sujeto” exterior a él.

Es por ello que, en opinión de Hegel, la superioridad de la doctrina de Platón 
consiste  en  que  en  ella  la  cuestión  de  la  relación  del  “espíritu”  con  la 
“naturaleza” fue planteada por primera vez sobre la base de la investigación de la  
relación  del  “mundo  universal”,  es  decir,  sociocolectivo,  de  las  ideas  con el  
“mundo  de  las  cosas”,  y  no  sobre  la  base  endeble  de  la  relación  del  “alma 
individual” con “todo lo demás”.

Por eso, con Platón comienza la tradición que considera el mundo de las ideas  
(de aquí proviene, propiamente, el concepto de “mundo ideal”) como un mundo 
de  leyes,  reglas  y  esquemas,  estable  y  organizado  internamente,  en 
correspondencia  con el  cual  se  realiza  la  actividad  psíquica  de  cada  persona 
aislada, del “alma individual”, como una “realidad objetiva” supranatural que se 
contrapone a cada persona y le dicta imperiosamente el modo de comportamiento 
en las situaciones particulares. El “Estado”, que conserva todo el sistema de la 
cultura espiritual existente, todo el conjunto de derechos y obligaciones de cada 
ciudadano, es, de modo inmediato, la “fuerza exterior” que determina la acción 
el individuo.

Así,  en forma  semimística  y semimitológica,  fue  constatado  con precisión  el 
hecho completamente real de la dependencia de la actividad psíquica (y no sólo 
de ella) del individuo aislado con respecto al sistema establecido de la cultura, 
existente antes e independientemente de él, en cuyo nterior surge y transcurre la 
“vida  espiritual”  de  cada  individuo,  o  sea,  el  funcionamiento  de  la  cabeza 
humana. La custión de la relación de  lo ideal con  lo material se presenta aquí 
como problema de la relación de estas formas (esquemas, estereotipos) estables  
de  la  cultura  con  el  mundo  de  las  “cosas  singulares”,  al  que  pertenecen  no 
solamente las “cosa exteriores”, sino también el mundo físico del propio hombre.

Hablando  con  propiedad,  solamente  a  partir  de  estos  presupuestos  surge  la 
necesidad  de  distinguir  con  precisión  la  categoría  de  idealidad de  la 
representación indiferenciada, difusa e indeterminada de la “psiquis” en general, 
que puede, con igual éxito, ser interpretada como una función completamente  
corpórea del “alma” corpóreamente comprendida, con independencia del órgano 
al  que,  en particular,  se  le  asigne esta  función,  sea  el  corazón,  el  riñón o el  
cerebro. En caso contrario, la  idealidad resulta una etiqueta verbal superflua y, 

por esta razón, innecesaria, de lo psíquico. Así se presentaban las cosas antes de 
Platón. (El término idea se utilizaba -por ejemplo, en la obra de Demócrito- para 
designar  una  forma  completamente  material:  el  contorno  geométrico  de  la 
“cosa”, del cuerpo, que de forma igualmente corpórea se imprime en el hombre,  
en la corporeidad de sus ojos. Esta acepción de la palabra, característica de la  
fora primitiva e ingenua del materialismo, no es aceptable, por supuesto, para el  
materialismo contemporáneo, que toma en consideracion la complejidad de las 
interrelaciones de la psiquis individual con el “mundo de los objetos”.) Por ello, 
en  el  léxico  de  la  psicología  materialista  contemporánea  -y  no  sólo  en  la  
filosofía-, la categoría de lo ideal o de la idealidad no caracteriza la psiquis en 
general,  sino  sólo  un  fenómeno  determinado,  evidentemente  vinculado  a  la 
psiquis, pero irreductible a ella.

La idealidad -escribe el conocido psicólogo soviético S. L. Rubinstein- 
caracteriza por excelencia la idea o la imagen en la medida en que ellas,  
al objetivarse en la palabra e incluirse en el sistema del conocimiento  
socialmente  elaborado,  que  se  presenta  ante  el  individuo  como  una 
“realidad objetiva”, adquieren por esta vía una relativa independencia,  
como si se separaran de la actividad síquica del individuo.14

Sólo desde este punto de vista, la categoría de “idealidad” deviene determinación 
concreta,  de  contenido,  de  cierta  categoría  de  fenómenos,  fija  la  forma  del  
proceso de reflejo de la realidad  objetiva en la  psiquis,  socio-humana  por  su  
origen  y esencia,  en  la  conciencia  socio-humana,  y deja  de  ser  un  sinónimo 
superfluo e innecesario de la psiquis en general.

En relación con el fragmento tomado del libro de S. L. Rubinstein, es preciso 
acotar que la “imagen” no sólo se objetiva en la palabra, y que no sólo en su  
expresión verbal  puede “incluirse  en el  sistema del  conocimiento socialmente  
elaborado”. Sin expresarse en palabras, en el lenguaje, en el idioma, la imagen 
puede  objetivarse  muy  bien  (incluso  mejor,  de  forma  más  directa)  en  las 
representaciones  escultóricas,  gráficas,  pictóricas,  plásticas;  en el  modo ritual  
habitual en que los hombres se relacionan entre sí y con las cosas; en los gráficos  
y modelos;  en objetos  simbólicos  tales  como los  escudos,  las  banderas  o las 
formas de la ropa, los enseres y otras cosas por el estilo; en la decoración de la  
corte real y en la de los juguetes infantiles; en el dinero (incluyendo aquí barras  
“reales” de hierro, las monedas de oro, los billetes de papel, los recibos, las letras  
de cambio y las obligaciones crediticias).

La “idealidad”  en general  es,  en el  lenguaje  históricamente  establecido  de la  
filosofía,  la  característica  de  tales  imágenes  materialmente  cristalizadas 

14 S. L. Rubinstein. Ser y conciencia, Moscú, 1957. p. 41 (en ruso). 

ESCUELA DE CUADROS - 14



(objetivadas,  cosificadas)  de  la  cultura  social  humana,  o  sea,  de  los  modos  
históricos de la actividad social del hombre, que se contraponen al individuo, a 
su conciencia y su voluntad, como una “supranaturaleza”, como una “realidad 
objetiva”,  como un objeto  peculiar  comparable  a la  realidad  material,  que se  
encuentra  en  el  mismo  espacio  que  ésta  y  que,  precisamente  por  ello,  es 
totalmente confundida con ella.

Por  esta  causa,  exclusivamente  en  interés  de  la  exactitud  terminológica,  es 
absurdo  utilizar  esta  determinación  para  designar  los  estados  individuales  de 
psiquis  de la  persona  singular  en un momento  dado.  Pues  estos  últimos,  con 
todos sus caprichos y variaciones individuales irrepetibles, están determinados 
por la trampa prácticamente infinita de los más disímiles factores, incluidos los 
estados  efímeros  del  organismo  y  las  particularidades  de  sus  reacciones  
bioquímicas (digamos, los fenómenos de alergia o daltonismo) y que, por ello, en 
el plano de la cultura social humana, son puramente casuales. 

Es justamente por ello que Kant hace referencia, por ejemplo, a la “idealidad del 
espacio y el tiempo”, pero no a la “idealidad” de la sensación de un peso dado 
sobre  el  vientre  o  sobre  los  músculos  de  la  mano;  o  bien  se  refiere  a  la 
“idealidad” de la dependencia causa-efecto, pero no a la “idealidad” del hecho de 
que la piedra se calienta bajo la acción de la luz solar (aunque de este hecho 
también  tomamos  conciencia).  La  “idealidad”  deviene  aquí  sinónimo  del 
“carácter  trascendental”  de  las  formas  universales  de  la  sensoriedad  y  del 
entendimiento, o sea, de aquellos esquemas de la actividad cognoscitiva, propios 
de cada “Yo” que tienen un carácter impersonal, y revelan una fuerza coercitiva 
con relación a cualquier “Yo” particular (“empírico”). He aquí por qué el espacio  
y el tiempo, la dependencia causal y la “belleza” son, para Kant, “ideales”, en  
tanto que los estados de la psiquis vinculados a los estados físicos irrepetibles y 
efímeros del cuerpo individual, no los considera dignos de esta denominación. Es 
cierto que, según vimos en el ejemplo los “táleros”, Kant no siempre se ajusta  
estrictamente a este empleo de la palabra, no por negligencia (de ello es difícil  
acusar a Kant), sino a causa de la “perfidia” dialéctica de los problemas que él  
mismo ha planteado. Pero a pesar de estas imprecisiones terminológicas, en su 
obra comienza a esclarecerse el contenido dialéctico objetivo de las categorías,  
contenido  que  tendrá  una  formulación  mucho  más  adecuada  en  la  escuela  
hegeliana.

El problema es que Kant no logró superar la representación sobre la “conciencia  
social” (sobre el “espíritu universal”) como repetición múltiple de la conciencia 
individual. En su obra, en calidad de parámetros “universales” del espíritu, se  
presentan,  de  una  u  otra  forma,  los  esquemas  que,  siendo  propios  de  cada 
conciencia singular, constituyen sus determinaciones impersonales e invariantes 

(por “lo universal” se entiende, en este caso, lo idéntico para cada singularidad y 
lo general-abstracto “para todos”).

En la  filosofía  hegeliana,  este  problema  es  tratado  de  forma  sustancialmente 
diferente. El organismo social (la “cultura” de un pueblo dado) no constituye en 
modo alguno una abstracción que expresa “lo igual” que puede observarse en la 
composición de la psiquis de cada persona particular, algo abstracto inherente a  
cada individuo aislado, en un esquema sicológico-trascendental de la actividad 
vital individual.

Hegel aún comprende las formas históricamente establecidas y en desarrollo del  
“espíritu universal” (el “espíritu del pueblo”, el “espíritu objetivo”), esquemas 
estables  en  cuyos  marcos  transcurre  la  actividad  síquica  de  cada  individuo 
particular. No obstante, estas formas no se consideran ya abstracciones formales,  
“rasgos”  generales  abstractos  presentes  en  cada  persona  por  separado.  Hegel 
(tras  Rousseau,  con  su  diferencia  entre  la  “voluntad  general”  y  la  voluntad  
universal”)  toma en cuenta el  hecho evidente de que en las diversas confron-
taciones de las “voluntades individuales”, orientadas en diferentes direcciones, 
se  engendran  y  cristalizan  algunos  resultados  que  en  modo  alguno  están 
contenidos en la composición de cada una de estas “voluntades”, razón por la 
cual la conciencia social como un cierto “todo” no se compone, como una pared  
de ladrillos, de todo “lo igual” presente en cada una de las partes (de los “Yo”  
individuales, de las conciencias singulares).

Precisamente en este punto se abre el camino hacia la comprensión de que todos 
los  esquemas  que  Kant  definió  como  formas  “trascendentales-innatas”  del 
trabajo de cada psiquis singular, como “mecanismos internos” apriorísticamente 
presentes  en  ella,  representan,  en  realidad,  formas  de  la  autoconciencia  del 
hombre  social  (entendido,  según la  expresión  de Marx,  como el  conjunto  en 
desarrollo histórico de todas las relaciones sociales ) asimiladas por el individuo 
desde afuera y que inicialmente se contraponen a él como “esquemas” exteriores 
del  movimiento  de  la  cultura,  independientemente  de  su  voluntad  y  su 
conciencia.

Todas estas formas de organización de la actividad vital social humana (realizada  
colectivamente),  existentes  antes,  fuera  e  independientemente  de  la  psiquis 
individual,  o  sea,  surgidas  de  modo  completamente  espontáneo,  se  fijan 
materialmente de una manera u otra en el lenguaje, en las costumbres y normas  
rituales legitimadas e, incluso, se presentan como la “organización de un Estado  
determinado”, con todos sus atributos y órganos materiales de conservación de 
las formas tradicionales de vida, y se contraponen al individuo (al cuerpo físico 
del  individuo con su cerebro,  pulmones,  corazón,  manos y restantes  órganos) 

ESCUELA DE CUADROS - 15



como un todo organizado “en sí y para sí”, como algo “ideal”, en cuyo interior 
todas las cosas singulares reciben una significación y juegan un papel diferente  
del que tendrían “por sí mismas”, es decir, fuera de ese todo. Justamente por ello,  
la determinación “ideal” de cualquier cosa o la determinación de cualquier cosa 
como  momento  “que  se  desvanece”  en  el  movimiento  del  “mundo  ideal”, 
coincide para Hegel con el papel y la significación de esta cosa en la cultura  
socio-humana,  en  el  contexto  de  la  actividad  vital  humana  socialmente 
organizada, y no con la conciencia individual del hombre, que se concibe en este  
caso como algo derivado del “espíritu universal”.

A pesar de todos los defectos de principio de la concepción hegeliana,  no es 
difícil  advertir  cuan  amplia  y profunda  es  esta  formulación  del  problema  en 
comparación con aquellas que denominan “ideal” todo lo que se encuentra “en la 
conciencia de la persona individual” y llaman “real” o “material” todo lo que se  
encuentra  fuera  de la conciencia  del  individuo aislado,  aquello  de lo  cual  un 
individuo dado no toma conciencia aunque exista en la realidad, y, por esta vía, 
establecen  una  frontera  infranqueable  de  principio  entre  “lo  ideal”  y  “lo 
material”,  convirtiendo  a  éstos,  por  los  siglos  de  los  siglos,  en  “mundos 
diferentes” no mediados, que no tienen entre sí nada en común. Está claro que tal  
delimitación metafísica de “lo ideal” y “lo material” impide y hace inadmisible  
examinarlos  como  contrarios.  En  este  caso,  se  consideran  solamente  como 
“diferentes”.

Hegel parte del hecho completamente evidente de que toda la grandiosa cultura  
espiritual materialmente cristalizada del género humano, en cuyo interior y en 
relación con la cual el individuo adquiere autoconciencia,  se presenta para su  
conciencia,  no  como  “lo  ideal”,  sino  como  “lo  real”  e,  incluso,  como  “lo  
toscamente material”. Ella se contrapone al individuo como el pensamiento de 
las  generaciones  precedentes,  realizado  (“cosificado”,  “objetivado”, 
“enajenado”) en la “materia” sensorialmente perceptible, en el lenguaje y en las  
imágenes visualmente perceptibles, en los libros y en las estatuas, en la madera y 
en el bronce, en las formas de los templos y de los instrumentos de trabajo, en las  
construcciones de las máquinas y de las instituciones estatales, en los esquemas 
de los sistemas científicos y morales, etc. Todos estos objetos son “materiales” 
por su existencia, por su “ser determinado”; pero, por su esencia, por su origen, 
son “ideales”, en tanto en ellos está encarnado el pensamiento colectivo de los 
hombres, el “espíritu universal” de la humanidad.

En pocas palabras, en el concepto de “lo ideal”, Hegel incluye todo aquello que, 
un siglo después,  otro representante  del  idealismo en filosofía  (aunque no se  
reconocía  a  si  mismo  como idealista),  A.A.Bogdanov,  se  designaría  como la 
“experiencia socialmente organizada” con sus esquemas, estandars, estereotipos, 

“algoritmos”  estables,  históricamente  cristalizados.  Lo  común  para  Hegel  y 
Bogdanov  como  idealistas,  es  la  representación  de  que  este  mundo  de  la 
“experiencia socialmente organizada” es, para el individuo, el único “objeto” que 
él asimila y conoce, el único objeto con el cual se relaciona y tras el cual no se  
oculta ninguna otra realidad más profunda.

Es así que el mundo existente antes, fuera e independientemente de la conciencia 
y de la voluntad en general  (o sea,  no sólo de la conciencia  y la psiquis del  
individuo,  sino  de  la  conciencia  social  y  de  la  “voluntad”  socialmente 
organizada) por sí mismo sólo se toma en cuenta en esta concepción por cuanto 
ya ha encontrado expresión en las formas universales de la conciencia y de la  
voluntad,  por  cuanto  ya  está  “idealizado”,  ya  ha  sido  asimilado  por  la 
“experiencia”, ya está representado en los esquemas y formas de la realización  
de esta “experiencia”, ya está incluído en ella. 

Con  este  giro  del  pensamiento,  característico  del  idealismo  en  general  (sea  
platónico  o  berkeliano,  hegeliano  o  de  la  variante  carnapista-popperiana),  el 
mundo material real, existente antes, fuera e independiente de la “experiencia” y 
de su expresión en las formas de esta “experiencia” (incluyendo el lenguaje), se 
pierde tranquilamente de vista, y bajo el nombre de “mundo real” comienza a 
figurar  el  mundo  previamente  idealizado,  ya  asimilado  por  los  hombres,  ya 
conformado por su actividad, el mundo que conocen los hombres, tal y como se 
representa en las formas existentes de su cultura, ya expresado (representado) en 
las  formas  de  la  experiencia  humana  existente.  Precisamente  este  mundo  se 
considera  el  único  sobre  el  cual,  en  general,  puede  hablarse  articuladamente,  
sobre el cual se puede “decir” algo intelegible.

Este secreto del  idealismo se observa diáfanamente  en las consideraciones  de  
Hegel sobre la idealidad de los fenómenos naturales, en su representación de la  
naturaleza como un ser ideal en sí mismo: aunque se habla directamente de los 
fenómenos naturales, en realidad se tiene en cuenta su imagen en los conceptos y 
términos  de  la  física  existente,  contemporánea  a  Hegel,  de  la  mecánica 
newtoniana.

Por cuanto las masas se empujan y presionan unas a las otras y entre 
ellas no existe un espacio vacío, solamente en este contacto comienza en 
general  la  idealidad  de  la  materia,  y  es  interesante  observar  cómo 
aparece este carácter interno de la materia, ya que siempre es interesante  
ver la realización del concepto.15

15 G. W. F. Hegel. Obras, t. 11, p. 67.

ESCUELA DE CUADROS - 16



Esta “realización del concepto” consiste para Hegel en que en el momento de 
“contacto” (durante el choque), “existen dos puntos o átomos materiales en  un 
mismo punto o en identidad […]”16 y esto significa que, su “ser en sí” es un 
“otro”. Pero “ser otro” sin perder su “mismidad”, significa poseer, además del 
ser real, un ser ideal. En esto consiste el secreto de la “idealización hegeliana de 
la materia”, de la “idealidad de la naturaleza”: en realidad, Hegel nos habla, no  
de la naturaleza “en sí misma”, sino sólo y exclusivamente de la naturaleza tal y  
como ella se ve en el espejo de la mecánica newtoniana, tal  y como ella está 
representada en el sistema de una teoría física determinada, en el sistema de sus  
definiciones, fijadas por su “lenguaje” históricamente establecido.

A  propósito,  esta  circunstancia  explica  la  vitalidad  de  tal  género  de 
“planteamientos  semánticos”:  de  hecho,  hablando  de  la  naturaleza,  estamos 
obligados a emplear el lenguaje existente en las ciencias naturales, el “lenguaje 
de la ciencia” con sus “significados” establecidos y comprensibles para todos. A 
partir  de  aquí  se  desarrolla  toda  la  sofística  del  “positivismo  lógico”  que 
identifica con plena conciencia la naturaleza con el lenguaje en el que se habla y 
se  escribe  sobre  la  naturaleza,  así  como  toda  la  complicada  construcción  de 
Heidegger, de acuerdo con la cual, el “ser verdadero” aparece y existe solamente  
“en el lenguaje”, vive, como en su “propia casa”, “en el lenguaje”, considerado 
como su “esencia” secreta,  su fuerza inmanente,  su organización invisible,  en  
tanto que “fuera del lenguaje” simplemente no existe.

No es difícil ver que la principal dificultad y, por ende, el problema fundamental 
de la filosofía, no consiste en diferenciar y contraponer todo lo que existe “en la 
conciencia  de  un  individuo  particular”  con  todo  lo  que  existe  fuera  de  esa 
conciencia  individual  (esto,  prácticamente,  no  es  difícil  hacerlo),  sino  en 
delimitar  el  mundo  de  las  representaciones  colectivas,  o  sea,  el  mundo 
socialmente  organizado  de  la  cultura  espiritual  con  todos  sus  esquemas 
universales estables y materialmente fijados de su estructura, de su organización,  
con repecto al mundo real material, tal y como existe fuera y al margen de su 
expresión en estas formas socialmente legitimadas de la “experiencia”,  en las 
formas objetivas del “espíritu”.

Es aquí  y sólo aquí  donde la diferencia  entre  lo ideal y  lo real (lo material) 
adquiere  un  sentido  científico  serio,  precisamente  porque,  en  la  práctica,  los 
hombres confunden lo uno con lo otro, toman lo uno por lo otro con la misma 
facilidad  con que  hacen  pasar  “lo  deseado  por  lo  real”,  y  todo  lo  que  ellos 
mismos han hecho y hacen con las cosas, por las formas de las cosas mismas. En 
estos casos, la simple indicación de que una cosa determinada y la forma de la  

16 Idem.

cosa existen  fuera  de la conciencia  individual,  y no dependen de la  voluntad 
individual,  no resuelve aún la cuestión sobre la objetividad de aquellas en su 
sentido  materialista  serio.  Y viceversa,  no todo,  ni  mucho menos,  lo que los 
hombres  no  saben,  no  concientizan,  no  perciben  como  forma  de  las  cosas 
exteriores,  constituye  fantasías,  ficciones  de  la  imaginación,  representaciones 
que sólo existen  en sus  cabezas.  Precisamente  por  esta  causa,  el  “hombre de 
sentido  común”,  a  cuyas  representaciones  apela  Kant  con su  ejemplo  de  los 
táleros,  cae con mayor  frecuencia  en la ilusión de tomar  las representaciones  
colectivamente  aceptadas  por  la  realidad  objetiva,  en  tanto  que  la  realidad 
objetiva  puesta  al  descubierto  por  la  investigación  científica,  le  parece  una 
fantasía subjetiva existente sólo en las cabezas de los “teóricos”. Precisamente el  
“hombre de sentido común”, que veía diariamente cómo el sol sale por el oriente 
y se pone por  el  occidente,  se escandalizó con el  sistema de Copérnico y lo  
consideró  una  invención  sacrílega  que  contradice  los  “hechos  evidentes”. 
Exactamente igual le ocurre al pancista que gravita en la órbita de las relaciones 
monetario-mercantiles, para quien el dinero es, de hecho, la más material de las 
cosas  existentes,  en tanto  que  el  valor,  que  encuentra  en  aquél  su  expresión 
exterior,  es sólo una abstracción existente en la cabeza del teórico de manera  
exclusivamente ideal.

Precisamente por ello, el materialismo serio no podía consistir (y no podía ser  
expresado) en la definición de lo ideal como algo que existe en la conciencia del  
individuo aislado, ni de lo material como lo que existe fuera de esa conciencia , 
como forma sensorialmente percibida de la cosa exterior,  como su forma real 
corpórea. La frontera entre lo uno y lo otro, entre lo material y lo ideal, entre “la  
cosa en sí” y su representación en la conciencia social, no podía ser trazada ya  
por esta línea. En este caso el materialismo resultaba completamente impotente  
frente a la “pérfida” dialéctica que descubrió Hegel en las relaciones entre lo  
material y lo ideal (en particular, en los fenómenos del fetichismo de cualquier  
género, comenzando por el religioso y terminando por el mercantil, incluído el  
fetichismo de la palabra, del lenguaje, del símbolo, del signo).

En realidad, tanto el ícono y la moneda de oro como cualquier palabra (término o 
conjunción de términos) son, ante todo, “cosas” existentes fuera de la conciencia 
del individuo, de cualquier individuo, “cosas” sensorialmente perceptibles, que 
poseen  propiedades  completamente  reales,  corpóreas.  De  acuerdo  a  la  vieja  
clasificación  adoptada  por  todos,  incluso  por  Kant,  estas  cosas  entran  en  la 
categoría de lo material, de lo real, con no menos derecho y fundamento que la 
piedra y las flores, el pan y la botella de vino, la guillotina o el taller tipográfico. 
En este caso,  a diferencia  de estas cosas,  se denominan  ideales sus imágenes 
subjetivas en la cabeza individual, en la conciencia individual. ¿No es así?

ESCUELA DE CUADROS - 17



Pero esta distinción genera inmediatamente diabólicas dificultades, esclarecidas 
en plena medida en las reflexiones sobre el dinero realizadas en los marcos de la  
economía política (Kant apenas sospechó la existencia de tales dificultades, pues 
su  conocimiento  de  esta  ciencia  era  evidentemente  muy  pobre)  y  tomadas 
enteramente en consideración por la escuela hegeliana, en su concepción sobre la  
“cosificación”,  la  “enajenación”,  la  “objetivación”  de  las  representaciones 
universales.  Como  resultado  de  este  proceso,  que  transcurre  de  forma 
completamente espontánea “a espaldas de la conciencia individual”, o sea, sin 
intencionalidad  alguna,  al  individuo  se  le  contraponen  en  forma  de  “cosas 
exteriores”,  las  representaciones  colectivas  de los  hombres  que no tienen,  en 
absoluto, nada en común con las formas corpóreas sensorialmente perceptibles, 
en las cuales ellas están representadas.

Así, el nombre Pedro, por su forma corpórea sensorialmente perceptible, no se 
parece en absoluto al Pedro real, al hombre así llamado, ni a la representación  
sensorialmente  perceptible  de Pedro que  sobre  él  poseen  otras  personas.17 La 
misma relación existe entre la moneda de oro y aquellos bienes (mercancías) que 
se pueden comprar con ella, cuya representación es precisamente la moneda de 
oro o, posteriormente, el papel moneda. La moneda no se representa a sí misma,  
sino a un “otro”, en el mismo sentido en que el diplomático no se representa a sí  
mismo, sino al país que le entrega poderes plenipotenciarios. Lo mismo ocurre 
con las palabras,  los símbolos  o signos verbales y con la conjunción de tales  
signos y su esquema sintáctico. 

Precisamente esta relación de representación, en la que una cosa sensorialmente  
perceptible,  sin  dejar  de  ser  ella  misma,  realiza  el  papel  o  la  función  de  
representante  de  otra  cosa  diferente,  o  más  exactamente,  de  la  naturaleza 
universal de esta otra cosa, o sea, de un “otro” no parecido a ella desde el punto 
de vista sensóreo-corporal y que al mismo tiempo, adquiere un nuevo plano de 
existencia,  recibió  en  la  tradición  terminológica  hegeliana,  el  nombre  de 
idealidad. 

No es difícil comprender que no se trata de un capricho semántico arbitrario de 
Hegel y de los hegelianos, sino de la denominación de una situación de hecho  
muy importante,  aun  cuando  Hegel  no  la  comprendiera  de  forma  totalmente 
correcta.  La  idealidad,  para  Hegel,  comienza  sólo  allí  donde  la  cosa 
sensorialmente  perceptible,  manteniéndose  como  tal,  se  convierte  en 
representante de un “otro”, allí donde su “ser para sí” no es su “ser para sí”, allí  
donde este “otro” la convierte en la forma de su ser (por ello, ilustra la idealidad 

17 Aquí no se puede encontrar  “isomorfismo”,  “homomorfismo” ni  otros  “morfismos” 
semejantes. Simplemente no existen.

con la imagen de los impulsos, del “contacto”, de la “mediación” aunque, en el  
caso del impulso, el cuerpo es ideal sólo en un punto, en aquel mismo punto en  
que se “fusiona” con otro cuerpo). Tras la terminología escolástica hegeliana, se  
esconde una correlación muy importante, de principio, descubierta solamente por 
Marx en el curso de su análisis del fetichismo mercantil y de la forma dinero del  
valor, de la forma monetaria de expresión, o sea, de la representación del valor.

En  El  Capital,  Marx  emplea  conscientemente  el  termino  lo  ideal con  el 
significado formal que le confirió Hegel y no con el de la tradición prehegeliana,  
incluida la kantiana,  aunque su interpretación filosófica  teórica del  círculo de 
fenómenos que en ambos casos se denominan igualmente ideales, es polarmente 
contrapuesta a la hegeliana. El significado del término lo ideal en Marx y Hegel 
es uno y el  mismo,  pero su concepto  (o sea  el  modo de comprensión)  de es 
profundamente diferente. El concepto, en la Lógica dialécticamente interpretada, 
es  sinónimo  de  “comprensión  del  quid  del  asunto”  de  la  esencia  de  los  
fenómenos con respecto a los cuales se emplea dicho término.

Carlos Marx, como todo verdadero teórico, no gustaba de cambiar el significado  
históricamente  establecido  de  los  términos,  la  nomenclatura  existente  de  los 
fenómenos. En cambio, al servirse de ella de forma precisa y rigurosa, propone 
una  interpretación  sustancialmente  diferente  e,  incluso,  contrapuesta  a  la 
tradicional interpretación de los fenómenos en cuestión. En esto se diferencia de 
los “teóricos” que admiten y presentan como descubrimientos científicos puros 
cambios  de ropaje  terminológico de las viejas  verdades, el  invento de nuevos 
términos que no contribuyen en lo más mínimo al incremento del conocimiento, 
a la “determinación del concepto”.18

Al analizar el dinero en  El Capital -esta categoría de fenómenos sociales tan 
conocida  por  todos  y,  al  mismo  tiempo,  tan  enigmática,  Marx  formula  la  
siguiente  definición:  “Der  Preis  oder  die  Geldform der  Waren  ist,  wie  ihre 
Wertform  überhaupt,  eine  von  ihrer  handgreiflich  reellen  Körperform 
unterschiedene also nur ideelle oder Vorgestellte Form.”19

Ideal se  llama  aquí  nada  más  y  nada  menos  que  la  forma  de  valor  de  los  
productos del trabajo en general (ihre Wertform überhaupt).

18 Advirtamos que los neopositivistas, que por principio identifican las “determinaciones 
del concepto” con las “determinaciones del término”, resuleven a su manera el problea de 
lo ideal, despojando, en esencia, de todo sentido científico a esta importante categoría,  
vinculando la  contraposición entre  lo ideal  y  lo  material al  rango de las  distinciones 
“metafísicas”, o sea, si nos expresamos en su lenguaje, precientíficas y aticientíficas.
19 Karl Marx. Das Kapital, Erster Band, Berlin, Dietz Verlag, 1969, S. 110.

ESCUELA DE CUADROS - 18



Por eso, el lector, para quien el término lo ideal sea sinónimo de “lo inmanente a 
la  conciencia”,  de  lo  “existente  sólo  en  la  conciencia”,  “sólo  en  las 
representaciones de los hombres”, sólo en su “imaginación”, simplemente leerá 
incorrectamente el pensamiento aquí expresado y se formará de Marx una idea 
falsa, que no tiene nada de común con su comprensión verdadera. En tal caso, el  
texto se leería de tal modo que el capital (éste no es otra cosa que la forma de  
valor de la organización y el desarrollo de las fuerzas productivas, la forma de 
funcionamiento de los medios  de producción)  existe (¡para Marx!)  sólo en la 
conciencia, sólo en la imaginación subjetiva de los hombres, y no “de hecho”.

Está claro, sin embargo, que tal comprensión de la esencia del asunto, es más  
bien la de un seguidor de Berkeley y no de un materialista.

Según Marx, la idealidad de la forma del valor no consiste en que constituye un  
fenómeno  síquico,  existente  sólo  en  la  cavidad  craneana  del  propietario  de 
mercancías o del teórico, sino en que, en este caso, como en muchos otros, la  
forma corpórea visible de la cosa (p.e., de la levita) es sólo la forma de expresión 
de una “cosa” completamente distinta (el lienzo como valor), con la que aquella 
no  tiene  nada  en  común.  El  valor  del  lienzo  está  representado,  expresado, 
encarnado  en  la  forma  levita,  y  la  forma  de  la  levita  es  la  forma  “ideal  o  
representada” del valor del lienzo.

Como valor de uso, el lienzo es una cosa sensorialmente diferente 
de la levita; como valor es algo semejante a la levita y presenta 
exactamente su misma fisonomía. De tal modo, el lienzo obtiene 
una forma de valor distinta de su forma natural. Su ser de valor se 
expresa en su semejanza con la levita,  del  mismo modo que la 
naturaleza carneril del cristiano se revela en su semejanza con el 
cordero de Dios.20

Se trata de una relación completamente objetiva (en tanto resulta completamente 
independiente de la voluntad del propietario de mercancías y se establece fuera 
de su conciencia), en cuyo interior la forma natural de la mercancía  B deviene 
forma del valor de la mercancía  A, o bien el cuerpo de la mercancía  B deviene 
espejo  del  valor  de  la  mercancía  A,  representante  plenipotenciario  de  su 
naturaleza de valor, de la sustancia que en ambos casos está encarnada. Por esta 
razón,  y  no  por  otra,  la  forma  de  valor  es  ideal,  o  sea,  representa  algo 
completamente diferente de la forma corpórea visible de la cosa en la que ella 
está representada, expresada, “encarnada”, “enajenada”.

20 Carlos Marx. El capital, Editorial de Ciencias Sociales, La Habana, 1973, t. 1, pp 19-
20. La traducción se hizo a partir del texto ruso.

¿Qué es “lo otro” que aquí está representado o expresado? ¿La conciencia de los  
hombres? ¿Su voluntad? De ninguna manera. Ocurre precisamente a la inversa: 
la conciencia y la voluntad de los hombres se determinan por esta forma ideal 
objetiva en la que está representada, expresada, una relación social determinada 
de los propios hombres, que adquiere ante sus ojos la forma fantás tica de una 
relación entre las cosas. Con otras palabras, lo que está “representado” aquí es la 
forma de la actividad de los hombres,  la forma de la actividad vital realizada 
conjuntamente por ellos, forma que se establece de manera completamente es-
pontánea,  “a  espaldas  de  la  conciencia”  y  que  se  fija  corpóreamente  como 
relaciones entre cosas, como cosa. Es precisamente así, y no de otra forma, que  
se crea la idealidad de la cosa, y su “carácter sensóreo suprasensorial”.

La  forma  ideal  se  contrapone  aquí  realmente  a  la  conciencia  y  la  voluntad 
individual como forma de la cosa externa (recordemos los táleros kantianos) y se 
percibe, necesariamente, como forma de la cosa externa, pero no como su forma 
corpórea  sensible,  sino  como  forma  de  otra  cosa  igualmente  corpórea  y 
perceptible representada en ella, (expresada en ella, encarnada en ella), diferente,  
sin embargo, de la corporeidad de ambas, que no tiene nada en común con su 
naturaleza física sensorialmente perceptible. Lo que se encarna y representa aquí 
es una forma determinada del  trabajo,  una forma determinada de la actividad 
objetal  humana,  o sea,  las transformaciones de la naturaleza realizadas por el 
hombre social.

En este punto se encierra la solución del problema de la idealidad. Para Marx, la 
idealidad no es otra cosa que la forma de la actividad social humana representada 
en la cosa. O, a la inversa, la forma de la actividad humana representada como 
cosa, como objeto.

La  idealidad es la huella peculiar que imprime sobre la naturaleza la actividad 
vital socio-humana, es la forma en que funciona la cosa física en el proceso de la 
actividad vital social-humana. Por esta razón, las cosas incluidas en el proceso 
social adquieren una nueva “forma de existencia” -una forma ideal- que no se 
encuentra en su naturaleza física y es completamente diferente de ésta.

Es por ello que no debe hablarse de “idealidad” allí donde no haya hombres que 
produzcan  y  reproduzcan  su  vida  material,  o  sea,  individuos  que  realicen 
colectivamente  su  trabajo  y  que,  por  esta  razón,  posean  inevitablemente 
conciencia y voluntad. Pero esto no significa, en modo alguno, que la “idealidad 
de las cosas” sea un producto de su voluntad consciente, que sea “inmanente a la  
conciencia” y que exista solamente en esta conciencia. Ocurre precisamente lo 
contrario:  la  conciencia  y  la  voluntad  de  los  individuos  se  presentan  como 
funciones de la idealidad de las cosas, como idealidad concientizada de las cosas.

ESCUELA DE CUADROS - 19



La idealidad  posee una naturaleza y una procedencia  puramente  social.  Es la 
forma de la cosa, pero existente fuera de ella, en la actividad del hombre, como 
forma de esta actividad. O a la inversa, es la forma de la actividad del hombre,  
pero fuera de este hombre, como forma de la cosa. Esto es lo que determina su 
carácter misterioso y constituye el enigma que sirve de base real de todo género 
de construcciones y concepciones idealistas, tanto sobre el hombre como sobre el 
mundo  existente  fuera  del  hombre,  desde  Platón  hasta  Carnap  y Popper.  La 
“idealidad” escapa siempre a la construcción teórica metafísicamente unilateral.  
Basta constatarla en calidad de “forma de la cosa” para que inmediatamente irrite 
al teórico por su carácter  “inmaterial”,  “funcional”,  por ser  exclusivamente  la 
forma  de  la  “actividad  pura”,  actus  purus.  Pero,  a  la  inversa,  basta  con 
proponerse  fijarlas  “como  tal”,  depurada  de  toda  huella  de  corporeidad 
materialmente  tangible,  para  que,  de  inmediato,  este  propósito  resulte 
radicalmente irrealizable: tras semejante “depuración” no resultaría más que el 
vacío transparente y amorfo.

En realidad- y esto lo comprendió Hegel muy bien-, es absurdo hablar sobre una  
“actividad” que no se realice sobre algo determinado, que no se “encarne” en 
algo corpóreo, aunque sólo sea en la palabra, en el habla, en el lenguaje. Si tal  
“actividad” existiera, no sería como realidad, sino sólo como posibilidad, como 
potencia, o sea, no como actividad, sino como su contrario, como “no actividad”, 
como ausencia de actividad.

Por  esta  razón,  el  “espíritu”,  según  Hegel,  como  algo  ideal,  como  algo 
contrapuesto al mundo de las formas corporales, no puede, en general, realizar  
“relexión” alguna, (o sea, tomar conciencia de las formas de su propia estructura)  
si previamente no se contrapone “a sí consigo mismo”, como objeto diferente de 
sí  mismo,  como  cosa.  Para  el  espíritu  absoluto  esto  sería  tan  imposible  de 
realizar  como  el  deseo  de  una  mujer  hermosa  de  deleitarse  con  su  propia  
fisonomía sin un espejo en el que pueda verse a sí misma como a su “otro”, como 
una imagen existente fuera de sí. Los ojos no se ven a sí mismos, sino sólo “lo  
otro”, incluso si este “otro” son otros ojos, es su propio reflejo en el espejo. 

No es casual que, refiriéndose a la forma de valor como forma ideal de la cosa,  
Marx apelara a la imagen del espejo:

Al hombre le ocurre en cierto modo lo que a las mercancías. Como no 
viene al mundo provisto de un espejo, ni proclamando filosóficamente, 
como Fichte, “Yo soy yo”, sólo se refleja, de primera intención, en su 
semejante.  Para  referirse  a  sí  mismo como hombre,  el  hombre  Pedro 
tiene que empezar refiriéndose al hombre Pablo como a su igual. Y al 
hacerlo  así,  el  tal  Pablo  es  para  él,  con  pelos  y  señales,  con  su 

corporeidad  paulina,  la  forma  de manifestación  que  reviste  al  género 
hombre.21.

Aquí Marx realiza un paralelo inequívoco entre su teoría de la “idealidad” de la 
forma de valor y la comprensión de la “idealidad” en Hegel, que toma en cuenta 
la dialéctica del devenir de la autoconciencia colectiva del género humano. En 
efecto, Hegel comprendió la situación de forma mucho más amplia y profunda 
que  el  “filósofo  fichteano”,  estableciendo  que  el  “espíritu”,  antes  de  poder  
examinarse a sí mismo, debe perder su pureza y su transparencia no maculadas 
por “la materia de la sensoriedad”, debe convertirse a sí mismo en objeto y como 
tal contraponerse a sí mismo. Al principio, aunque sólo sea en forma de Verbo, 
en forma de “encarnación” verbal, y luego en forma de instrumentos de trabajo,  
estatuas,  máquinas,  cañones,  templos,  fábricas,  constituciones  y  Estados,  en 
forma del grandioso “cuerpo inorgánico del hombre”, del cuerpo sensorialmente 
perceptible de la civilización, que le sirve solamente de espejo en el que puede 
examinarse  a  sí  mismo,  su  “ser-otro”,  alcanzando  en  este  examen  su  propia 
“idealidad  pura”,  comprendiendose  a  sí  mismo  como  “actividad  pura”  Hegel 
comprendió perfectamente que la idealidad, en calidad de “actividad pura” no es  
dada  ni  puede  ser  dada  directamente  “como  tal”,  en  toda  su  pureza  y 
transparencia,  sino  que  es  asimilable  únicamente  a  través  del  análisis  de  sus 
“encarnaciones”, a través de su reflejo en el espejo del sistema de las cosas (de 
sus formas y relaciones)  creadas por la actividad del  “espíritu  puro”.  Por sus  
frutos los conoceréis; no existe otro modo de hacerlo.

Las  formas  ideales  del  mundo  son,  según  Hegel,  las  formas  de  la  actividad 
“pura”  realizadas  en  algún  material.  Si  no  están  realizadas  en  un  material  
corpóreo tangible, resulta imposible para el propio espíritu actuante percibirlas,  
conocerlas y tomar conciencia de ellas. Para discernir las formas ideales es im-
prescindible “cosificarlas”, o sea, convertirlas en formas y relaciones de cosas.  
La  “idealidad”  existe  y  posee  ser  determinado  únicamente  como  forma 
“cosificada” o “cosificable” de la actividad que deviene forma de un objeto, de 
una cosa corpórea tangible existente fuera de la conciencia, pero, en caso alguno, 
como esquema trascendental sicológico de la conciencia, como esquema interior 
del “yo” que se diferencia a sí mismo en el interior de sí mismo como ocurre en 
el caso, del “filósofo fichteano”.

Como  esquema  interno  de  la  actividad  de  la  conciencia,  como  esquema 
“inmanente a la conciencia”, la “idealidad” sólo puede tener existencia ficticia,  
fantasmagórica.  Ella  deviene  real  sólo  en  el  curso  de  su  cosificación,  de  su  
objetivación  (y desobjetivación),  de  su  enajenación  y de  la  superación  de  su 

21 Ibíd., p. 20.

ESCUELA DE CUADROS - 20



enajenación. No es difícil advertir, en comparación con la concepción fichteno-
kantiana, cúan racional y real es esta concepción, capaz de captar la dialéctica 
real del devenir de la “autoconciencia” de los hombres y de abarcar las fases y 
metamorfosis  reales  en cuyo decursar  -y sólo en él- existe  la “idealidad”  del  
mundo.

Precisamente por ello,. Marx se adscribe a la terminología de Hegel y no a la de  
Kant y Fichte, quienes se propusieron resolver el problema de la “idealidad” (o 
sea, de la actividad) hurgando “en el interior de la conciencia”, sin salir hacia el  
mundo exterior, corpóreo, sensorialmente perceptible, el mundo de las formas y 
relaciones corpóreas y tangibles de las cosas.

Tal  definición  hegeliana  del  término  “idealidad”  abarca  todo  el  círculo  de 
fenómenos  en  cuyo  interior  existe  realmente  “lo  ideal”,  comprendido  como 
forma  corpóreamente  encarnada  de  la  actividad  del  hombre  social,  como 
actividad,  en calidad  de “momento”  de esta  actividad,  en calidad  de efímera  
metamorfosis suya.

En general,  sin la comprensión de esta circunstancia,  no hubiese sido posible 
orientarse en los milagros que realiza ante los hombres la mercancía , la forma 
mercantil  del producto,  especialmente en su deslumbrante forma dinero, en la 
forma de los  célebres  “taleros  reales”,  los  “rublos  reales”  o “dólares  reales”;  
cosas que, consideradas con un mínimo de solidez teórica, no se presentan como 
“reales”,  sino  como  enteramente  “ideales”;  cosas  que,  siendo  completamente 
“materiales corpóreas y tangibles, adquieren su “significado” (su función y su 
papel)  del  “espíritu”,  del  “pensamiento”,  e  incluso,  deben  a  éste  la  forma  
específica  de su existencia  corpórea.  Fuera  del  espíritu  y sin  espíritu  no hay 
palabras, hay sólo vibraciones del aire.

El carácter misterioso de esta categoría de “cosas”, el secreto de su “idealidad”,  
de su “carácter sensóreo-suprasensorial”, fue puesto al descubierto por primera  
vez en el curso de su análisis del fetichismo mercantil, de la forma mercantil (de  
la forma valor) del producto como forma típica y fundamental de esta serie de 
cosas, como “forma puramente ideal”.

El  carácter  misterioso de la forma mercancía  estriba,  por tanto, 
pura y simplemente, en que proyectan ante los hombres el carácter 
social del trabajo de éstos como si fuese un carácter material de 
los propios productos de su trabajo, un don natural social de estos 
objetos y como si, por tanto, la relación social que media entre los 
productores  y  el  trabajo  colectivo  de  la  sociedad  fuese  una 
relación social establecida entre los mismos objetos, al margen de 
sus  productores.  Este  quid  pro  quo es  lo  que  convierte  a  los 

productores  del  trabajo  en  mercancías,  en  objetos  físicamente 
metafísicos o en objetos sociales. Es algo así como lo que sucede  
con la sensación luminosa de un espejo en el nervio visual, que 
aparece como si no fuese una excitación subjetiva del nervio de la 
vista, sino la forma material de un objeto situado fuera del ojo. Y, 
sin  embargo,  en  este  caso,  hay  realmente  un  objeto  ,  la  cosa 
exterior, que proyecta luz sobre otro objeto, sobre el ojo. Es una 
relación  física  entre  objetos  físicos.  En  cambio,  la  forma 
mercancía y la relación de valor de los productos del trabajo en 
que esa forma cobra cuerpo, no tiene absolutamente nada que ver 
con su carácter físico ni con las relaciones materiales que de este  
carácter se derivan.22

Precisamente por ello, Marx caracteriza la forma mercancía como forma ideal, es 
decir, como forma que no tiene nada en común con la forma real corporalmente 
tangible  del  cuerpo  en  el  que  está  representada  (o  sea,  reflejada,  expresada,  
cosificada, objetivada, enajenada, realizada) y sólo por medio de la cual, existe y 
posee “ser determinado”.  Esta forma es “ideal” porque no incluye en sí ni un 
sólo átomo del cuerpo en que está representada, en tanto constituye la forma de 
otro  cuerpo.  Este  otro  cuerpo  no  concurre  de  forma  material,  corporal  
(“corporeamente” se encuentra en un punto completamente diferente del espacio) 
sino sólo “idealmente”, de modo tal que no se halla presente ningún átomo suyo.  
El análisis químico de la moneda de oro no revela en ella ni una sola molécula de  
betún y viceversa. No obstante, justamente por su peso y por su brillo, la moneda  
de oro representa (expresa ) el valor de cientos de frascos de betún. Y, claro está,  
este acto de representación no se realiza en la conciencia del vendedor de betún,  
sino fuera  de su conciencia  en cualquier  “sentido” de la palabra:  fuera  de la 
cabeza, en el espacio del mercado y sin que el vendedor tenga la misma sospecha 
acerca de la naturaleza misteriosa de la forma dinero ni de la esencias del precio 
del betún. Se puede gastar dinero sin saber qué cosa es.

Por esta misma razón, el hombre que emplea con pleno dominio su lengua natal  
para expresar las circunstancias vitales mas complejas y delicadas, se encontraría  
en una difícil situación si se le ocurriera conocer la relación existente entre el  
“signo”y el “significado”. El conocimiento que pudiera extraer de las obras de 
Lingüística, a partir del estado actual de esta ciencia, lo pondría en la situación 
del ciempiés que, imprudentemente, intentara determinar cual es la pata con la 
que comienza a caminar. Habrá que agradecer a dios por el hecho de que tal  
género de cosas permanezca “fuera de la conciencia”. Así mismo, el obstáculo  
que da origen a todos los desvelos de la filosofía, consiste precisamente en la  

22 Ibíd., pp. 39-40.

ESCUELA DE CUADROS - 21



circunstancia  de que las  “formas  ideales”,  tales  como la  forma del  valor,  las  
formas del pensamiento o la forma sintáctica, siempre han surgido, se han esta-
blecido y se han desarrollado convirtiéndose en algo completamente objetivo, 
independientemente  de  toda  conciencia,  en  el  decursar  de  procesos  que  no 
transcurren  en  la  cabeza,  sino  siempre  fuera  de  ella,  aunque  no  sin  su 
participación.

Si el asunto se presentase de otro modo, el idealismo de Platón y de Hegel no  
sería,  en  realidad,  más  que  un  error  en  grado sumo  estrambótico,  un  delirio  
absurdo, indigno de mentes de tal magnitud e influencia. La objetividad de la  
“forma ideal” no es un delirio de Platón y de Hegel, sino un hecho testarudo,  
completamente  indubitable,  evidentísimo,  del  cual  toda  persona  tiene 
conocimiento. Un hecho en torno al cual se devanaron los sesos pensadores de la  
dimensión de Aristóteles  y Descartes,  Espinosa y Kant,  Hegel  y Einstein,  sin 
referirnos a otros miles de pensadores de menor rango.

El idealismo no es el efecto de un error elemental de un escolar ingenuo que se 
imagina  una  terrible  visión  allí  donde  no  hay  nada.  El  idealismo  es  la 
constatación sobria de la objetividad de la forma ideal, o sea, del hecho de su  
existencia independiente de la voluntad y la conciencia de los individuos en el 
espacio de la cultura humana, constatación que, sin embargo, permanece sin la  
correspondiente explicación racional científica.

El  idealismo  es  la  constatación  de  este  hecho  sin  su  explicación  científico-
materialista.  En  tal  caso,  el  materialismo  puede  consistir  solamente  en  la  
explicación del hecho y no en ignorarlo. Formalmente,  este hecho se observa 
precisamente como lo representaron los pensadores de la “línea de Platón”:  a  
pesar de su evidente incorporeidad, existe una forma objetiva del movimiento de 
cuerpos físicamente tangibles. Forma incorpórea que rige los destinos de formas 
plenamente corpóreas, que determine el ser o el no ser de éstas. Forma como 
“alma” incorpórea, aunque poderosa, de las cosas. Forma que se conserva a sí  
misma en las diferentes encarnaciones corpóreas y que no coincide con ninguna 
de  ellas.  Forma  sobre  la  que  no  puede  decirse  dónde  precisamente  “existe”. 
Existe  en cualquier  parte  y en ninguna parte  en particular.  En todo caso,  no 
existe en la cabeza de Iván Ivánovich o de Piotr Petróvich, aunque también existe 
en ellas.

Precisamente  la comprensión de la “forma de valor en general” como “forma 
puramente ideal” dio la posibilidad a Carlos Marx, por primera vez en la historia  
de la economía política, de establecer con precisión la diferencia existente entre 
las formas materiales de las relaciones entre los hombres, vinculados entre sí en 
el  proceso  de  la  producción  de  la  vida  material  de  manera  completamente  

independiente de sus intenciones conscientes (de sus voluntades y conciencias),  
y la expresión ideal de estas relaciones en las formas de su voluntad consciente,  
orientada a un fin, o sea, en las configuraciones ideales estables que Marx llamó 
“formas objetivas de pensamiento”.

Se trata de la misma diferenciación existente entre las relaciones materiales y las 
ideológicas,  sobre  cuya  importancia  insistiría  V.  I.  Lenin  en  1894.  Como  es 
conocido,  Lenin  vincula  a  estas  últimas  las  relaciones  jurídicas,  políticas  y 
político-estatales establecidas entre los hombres, conformadas objetivamente en 
la forma de las correspondientes instituciones -los órganos del poder estatal-, y 
expresadas  en  la  estructura  de  los  partidos  políticos  y  otras  organizaciones 
sociales,  y  anteriormente,  en  la  iglesia  como  institución,  con  su  jerarquía 
rigurosa, en el sistema de costumbres y rituales, etc. Todas estas relaciones y las 
instituciones  correspondientes,  en  tanto  formas  ideales  de  expresión  de  las  
relaciones  materiales  (económicas),  no existen,  claro está,  en la cabeza, en el 
interior del cerebro, sino en el mismo espacio real de la actividad vital humana,  
en el que existen las relaciones materiales (económicas) de producción.

Esta  es  la  razón  por  la  cual,  con  tanta  frecuencia,  estas  relaciones  son 
confundidas las unas con las otras, se ven relaciones económicas allí donde sólo 
existen formas jurídicas que las regulan (y a la inversa) y, por ejemplo, se mezcla 
de forma imperdonable -tal es el caso de los economistas anteriores a Marx- el  
“valor” con el “precio”, o sea, un hecho material económico con su propia expre -
sión ideal en el material monetario.

La “forma puramente ideal” de expresión de un hecho material era tomada por el  
propio  hecho  económico  material,  por  el  “valor  como  tal”,  por  el  “valor  en 
general”. Entre tanto, no se abrigaba la menor duda con respecto a que el “valor  
como tal”, independientemente de su expresión ideal en el precio, es solamente 
una “ficción”, inventada por los clásicos de la teoría del valor-trabajo, existente 
sólo en la cabezas de Smith, Ricardo y Marx.

Sobre  esta  concepción  se  basaba  y  se  sigue  basando  hasta  nuestros  días  la 
economía política vulgar (en inglés “popular”),  comenzando por J.  S. Mills  y 
terminando  por  J.  Keynes,  que  sustituye  el  análisis  de  las  relaciones  reales 
materiales, económicas y de sus formas inmanentes por la búsqueda en la esfera 
de  las  imágenes  puramente  ideales  de  estas  relaciones,  representadas 
objetivamente en “cosas” cotidianas y evidentes, tales como el dinero, los giros, 
las acciones, las inversiones financieras, o sea, en las relaciones sancionadas por  
las normas jurídicas y las interrelaciones conscientes que éstos admiten entre los 
agentes  de  la  producción  y la  circulación  capitalista.  De  aquí  se  obtiene  ya,  
automáticamente,  una  visión  de  las  relaciones  económicas  como  relaciones 

ESCUELA DE CUADROS - 22



puramente  síquicas,  lo  que  en  el  lenguaje  de  la  economía  vulgar  significa 
“ideales”.

Así  para  J.  Keynes,  el  “valor”  es  un  mito,  una  palabra  vacía.  En  realidad,  
“existe” solamente el precio del mercado. Por eso, la “tasa de interés” y todas las 
categorías semejantes son sólo “en alto grado, fenómenos sicológicos” y la crisis  
de superproducción es

una simple  consecuencia  de la violación del  delicado equilibrio 
del  optimismo  espontáneo.  Al  valorar  las  perspectivas  de  las 
inversiones, debemos por eso prestar atención a los nervios, a la 
inclinación a la histeria e, incluso, a la indigestión estomacal y a la  
reacción  ante  el  cambio  de  tiempo  de  aquellos,  cuya  actividad 
espontánea dependen en buena medida.23

He aquí una consecuencia de la comprensión “popular” de las relaciones entre  
“lo material” y “lo ideal”.

De  lo  anterior  se  deduce  una  conclusión:  el  materialismo  “popular”,  con  su 
comprensión  ingenua  de  lo  ideal  y lo  material,  al  enfrentarse  a  un problema  
científico-concreto  (en  este  caso,  de  la  economía  política)  que  exige  una 
diferenciación filosófica culta (dialéctica) entre lo uno y lo otro, se convierte, sin  
apenas  percatarse  de  ello,  en  un  purísimo  idealismo  subjetivo  del  tipo 
berkeliano-machista. Tal es el castigo inevitable y justo para el materialismo que  
menosprecia la dialéctica. Al combatir contra la dialéctica como si combatiera al 
“hegelianismo”,  cae  inevitablemente  en  un  idealismo  infinitamente  más 
mezquino y trivial que el hegeliano. 

Exactamente  lo  mismo ocurre  con ese  materialismo allí  donde se  enfrenta  al  
problema  de  los  llamados  “objetos  ideales  o  abstractos”  del  conocimiento 
matemático. En la matemática en general y, en particular, en las obras dedicadas 
a  su  fundamentación  filosófico-gnoseológica,  desde  hace  algún  tiempo  se  ha 
extendido  ampliamente  la  expresión  “objeto  ideal”.  Surge  naturalmente  la 
interrogante acerca de cuán justa es, en este caso, dicha expresión desde el punto 
de vista de la teoría del reflejo. ¿Qué se denomina  ideal en este caso? ¿Qué se 
tiene en cuenta al utilizar esta palabra?

No es difícil persuadirse de que este concepto abarca los objetos más importantes 
del  conocimiento  matemático:  las  estructuras  topológicas,  los  números 
imaginarios  del  tipo  de  las  unidades  de  raíz  negativa,  las  regularidades 
observadas en la sucesión natural de los números y otras cosas por el estilo. En 

23 J. Keynes.  Teoría general de la ocupación, del interés y del dinero. Moscú, 1940, p. 
195-196.

breves palabras, todo lo que estudia la matemática actual. Este hecho sirve de 
base  para  la  afirmación,  ampliamente  extendida,  de  que  la  matemática 
contemporánea,  a  diferencia  de  la  matemática  de  otras  épocas,  en  general  
investiga  precisamente  (y  solamente)  lo  ideal (el  mundo  de  los  “objetos 
ideales”). Supuestamente, lo ideal es su objeto de estudio único y específico.

Se sobreentiende que los representantes del neopositivismo no han perdido la 
oportunidad de emplear esta circunstancia como un argumento adicional contra 
el  materialismo,  contra  la  tesis  de  que  la  matemática,  como  toda  ciencia, 
investiga  el  mundo  real  material,  si  bien  lo  hace  desde  su  punto  de  vista 
específico. Y es necesario reconocer que el materialismo no dialéctico -ingenuo, 
“popular”- resulta aquí francamente inconsistente y cae en una difícil situación, 
en un callejón sin salida.  La causa de ello es su interpretación ingenua de la  
idealidad. 

De hecho, si por lo ideal se entiende aquello y sólo aquello que se encuentra en 
la conciencia, en la cabeza del hombre, o sea, un fenómeno puramente mental,  
psicológico  o  psico-fisiológico,  se  abren  de  par  en  par  las  puertas  a  la 
interpretación  idealista  subjetiva  del  objeto  de  estudio  del  conocimiento  ma-
temático  contemporáneo  y  resulta  inevitable  la  capitulación  ante  las  fuerzas 
conjuntas del neopositivismo, el husserlianismo y otras corrientes afines. Pues, 
en tal caso, se obtiene un silogismo mortífero:  si  es cierto que la matemática 
contemporánea  estudia  “objetos  ideales”  y  estos,  según  se  ha  admitido,  se 
encuentran en la conciencia y no en otra parte, no puede caber duda de que la 
matemática contemporánea investiga solamente acontecimientos que transcurren 
en la conciencia y sólo en la conciencia, sólo en la cabeza humana y no en el  
mundo real existente fuera de la conciencia y fuera de la cabeza.

Claro está, siempre es posible arreglárselas para decir que los matemáticos, al  
reflexionar sobre los “objetos ideales”, “tienen en cuenta”, sin percatarse de ello,  
algo muy distinto de lo que tienen en cuenta los filósofos,  a saber, el  mundo 
“material”  objetivo  de  los  fenómenos  naturales  y  socio-históricos,  sólo  que 
expresado con un término inexacto. Pero esto sería un rejuego que únicamente 
conduciría  a  dificultades  aún  mayores.  Esta  cuestión  no  se  soluciona  tan 
simplemente, y habría que explicar a los matemáticos qué es lo que “de hecho” 
se oculta tras esta denominación.

Si se les dice, digamos, que la “estructura topológica” es, de hecho, un objeto  
completamente material y no ideal, como ellos acostumbran a pensar, se corre el  
riesgo  de  que  cualquier  hombre  competente  en  matemática  quede  perplejo. 
Responderá, sin lugar a dudas, que la estructura topológica (¡y no sólo ella!) es 
una imagen matemática y no la propia realidad material, y añadirá que el filósofo 

ESCUELA DE CUADROS - 23



debería  orientarse  mejor  en  las  diferencias  entre  los  objetos  materiales  y  las 
construcciones matemáticas.

Los matemáticos tendrán la razón en este punto, ya que ellos saben bien que en  
el  mundo de  los  fenómenos  sensorialmente  perceptibles,  en  el  mundo de  los 
fenómenos físicos, es inútil buscar la “estructura topológica”. Igualmente, ellos  
comprenden  muy  bien  que  considerar  la  estructura  topológica  un  fenómeno 
exclusivamente “psíquico” (como se inclina a hacerlo el idealismo subjetivo y en 
particular,  el  “solipsismo metodológico”  de  Rudolf  Carnap  y sus  seguidores)  
significa  cometer  un  pecado  imperdonable:  negar  la  significación  objetiva  y 
necesaria de las construcciones de la ciencia matemática y, en general, de toda 
ciencia natural.

Entonces, Karl Popper dirá que el mundo de los “objetos ideales” de la ciencia 
comtemporánea  no es  el  “mundo  físico”  ni  el  “mundo  psíquico”,  sino  cierto 
“tercer  mundo”  que existe  en forma misteriosa  junto  a aquellos,  para  que se 
diferencie  de ambos.  Del  mundo de los  fenómenos  físicos  observados en los 
sincrofasotrones, los oscilógrafos y en otros ingeniosos instrumentos, este tercer 
mundo se diferencia por su evidente “incorporeidad” y su carácter  puramente 
inteligible, en tanto que, del mundo de los fenómenos psíquicos se distinguiría 
por su -igualmente evidente- organización propia e independencia con respecto 
tanto a la psiquis del individuo particular, como el colectivo de tales individuos, 
o sea, por su peculiar objetividad y necesidad.

Seguramente, tal explicación les parecerá a los representantes de la matemática 
contemporánea mucho más convincente y aceptable que aquella que parte de las 
posiciones del materialismo primitivo, espontáneo y ajeno a la dialéctica.

Para  el  materialismo  no  dialéctico,  predialéctico,  la  situación  que  aquí  se 
presenta es sencillamente capciosa e insoluble. Y, en este caso, la única posición  
filosófica  capaz de  defender  el  honor  del  materialismo consiste  en  renunciar 
decididamente a la vieja comprensión metafísica de la idealidad y en adoptar  
resueltamente la concepción dialéctica elaborada por Carlos Marx en el curso de 
la reelaboración materialista crítica de la dialéctica hegeliana, que partía de la 
admisión de la idealidad de los fenómenos -por sí mismos- del mundo exterior, 
existente fuera y antes de la existencia del hombre con su cabeza, y después, aún 
más concretamente, en el curso de la solución positiva del problema de la forma 
de valor y de la demostración de su diferencia de principio respecto al propio 
valor,  de  la  solución  de  este  caso  típico  de  contradicción  entre  la  “forma 
puramente ideal” y su propio origen material.

También en este punto resulta sumamente interesante y actual en nuestros días  
El Capital,  obra  en la que este problema es resuelto de forma brillantemente 

dialéctica  y,  por  demás,  completamente  concreta,  tanto en el  plano filosófico 
general, como en el plano económico especial, en el plano de la diferenciación 
filosóficamente  correcta  entre  la  “forma  ideal”  de  expresión  del  hecho 
económico real y el propio hecho material real.

La  comprensión  completamente  racional  de  lo  ideal,  depurada  de  toda 
mistificación, como “forma ideal” del mundo real, material por su sustancia, fue 
alcanzada  por  Carlos  Marx,  de  forma  general,  en  el  curso  de  la  superación 
crítica-constructiva  de  la  concepción  hegeliana  de  la  idealidad  y,  de  forma 
particular, al solucionar la cuestión de la forma del valor en el curso de la crítica  
de la economía política, o sea, de la teoría clásica del valor-trabajo. La idealidad  
de la forma del valor es el caso mas típico y característico de la idealidad en 
general y, por ello, la concepción marxista de la forma del valor puede demostrar  
concretamente todas las ventajas del punto de vista dialéctico materialista sobre 
la idealidad.

La forma del valor se comprende el  El Capital precisamente como una forma 
cosificada (representada o “revelada” como cosa, como relación de cosas) de la  
actividad vital  del  hombre,  Esta forma se presenta directamente  ante nosotros 
como una “encarnación” corpórea, físicamente tangible de algún “otro”, y este 
“otro”  no  puede  ser  un  “cuerpo”  físicamente  perceptible,  otra  “cosa”  o 
“sustancia”, comprendida como ente, como materia físicamente aprehensible. La 
única alternativa es aquí la admisión de una cierta sustancia “incorpórea”, y la  
filosofía  clásica  sugirió  al  respecto  una  solución  completamente  lógica:  tal 
extraña  “sustancia”  puede  ser  sólo  la  actividad,  la  “actividad  pura”,  “la  pura 
actividad creadora  de formas”,  actus  purus.  Pero en la esfera  de la actividad 
económica,  esta  sustancia  fue  naturalmente  descifrada  como  trabajo,  como 
trabajo físico del hombre que transforma el cuerpo físico de la naturaleza, y el 
valor fue  interpretado  como trabajo  realizado,  como el  acto  “encarnado”  del  
trabajo.

Precisamente por eso fue en la economía política donde el pensamiento científico 
dio un primer paso, decisivo, en la solución de la esencia de la idealidad. Smith y 
Ricardo -hombres muy lejanos de la filosofía- vieron claramente en el trabajo la  
“sustancia” de las enigmáticas determinaciones del valor. 

Sin embargo, a pesar de haber sido comprendido en el aspecto de la sustancia, el 
valor permaneció igualmente indescifrable en el aspecto de la  forma: la teoría 
clásica del valor-trabajo no pudo esclarecer por qué esta sustancia se expresa  
precisamente  así  y no  de  otra  manera.  A la  tradición  burguesa  clásica  no  le 
interesó mucho esta cuestión y Carlos Marx demostró claramente la causa de su 
indiferencia  por  este  tema.  La  deducción  teórica  del  valor  a  partir  de  su 

ESCUELA DE CUADROS - 24



sustancia, era una tarea cuya solución quedaba fuera de las posibilidades de la 
ciencia  burguesa.  De  resultas,  la  idealidad  de  esta  forma,  como  antes, 
permaneció como algo misterioso y místico.

Por cuanto, por así decirlo, los teóricos chocaban de narices con las propiedades 
misteriosas, físicamente imperceptibles de esa forma, volvían una y otra vez al  
camino  trillado  de  interpretación  de  la  idealidad.  De  ello  se  deriva  la 
representación  sobre  la  existencia  de  ciertos  “átomos  ideales  de  valor”,  que 
recuerdan las mónadas leibniziadas, los cuantos insustanciales e inextensos de la 
“sustancia espiritual”.

Como economista,  a  Marx  le  ayudó  en este  problema  la  circunstancia  de  no 
haber  sido  tan  ingenuo  en  filosofía  como  Smith  y  Ricardo.  Viendo  en  la 
concepción  fichteana-hegeliana  de  la  idealidad  como  “idealidad  pura”  una 
descripción abstracta mistificadora del trabajo real, físicamente perceptible, del  
hombre  social,  del  proceso  de  transformación  física  de  la  naturaleza  física 
realizada por el cuerpo igualmente físico del hombre,  Carlos Marx obtiene la  
clave teórica para la comprensión de la idealidad del valor.

El valor de la cosa se presentó como el trabajo cosificado del hombre y,  por 
consiguiente, la forma de valor resultó ser la forma cosificada de ese trabajo, la 
forma de la actividad vital humana que aparece ante el hombre en calidad de la 
forma de la cosa transformada por él. La solución al enigma de la idealidad se  
encierra en el hecho de que la forma del valor no es, en modo alguno, la forma de 
la cosa por sí  misma (o sea, de la cosa en su determinación natural),  sino la 
forma del trabajo social humano, o bien, de la actividad creadora de formas del  
hombre  social  encarnada  en  la  sustancia  de  la  naturaleza.  La  interpretación  
materialista de este hecho ofrece la solución completamente racional, fáctica, de 
las determinaciones místicas misteriosas de la forma del valor como forma ideal.

La forma ideal de la cosa no es la forma de la cosa “en sí”, sino la forma de la  
actividad vital humana, pero existente fuera de esta actividad, como forma de la  
cosa exterior. Y a la inversa, es la forma de la cosa pero fuera de la cosa misma, 
precisamente como la forma de la actividad vital del hombre en el hombre, en el 
“interior del hombre”.

Por  cuanto,  en  sus  estadios  desarrollados,  la  actividad  vital  del  hombre  está 
siempre orientada a un fin, es decir, posee un carácter consciente y volitivo, la 
idealidad se presenta como forma de la conciencia y la voluntad, como la ley que  
rige  la  conciencia  y  la  voluntad  del  hombre,  como  el  esquema  objetivo  y 
coercitivo de la actividad consciente-volitiva. Por eso resulta tan fácil representar 
lo ideal  exclusivamente  como forma de la conciencia  y de la autoconciencia, 
como esquema “trascendental” de la psiquis y de la voluntad que lo realiza.

Si esto fuera así, la concepción platónico-hegeliana de la idealidad parecería sólo 
una proyección ilícita de las formas de la conciencia y de la voluntad (formas del  
pensamiento)  sobre  el  “mundo exterior”,  en tanto que la “crítica” a Hegel  se 
reduciría  a  reprocharle  el  haber  “ontologizado”  e  “hipostasiado”  las  formas 
puramente  subjetivas  de  la  psiquis  humana,  o  sea,  el  haberlas  tomado  por 
determinaciones del mundo existente fuera de la conciencia del individuo. De 
aquí  se  deduciría  lógicamente  que  todas  las  categorías  del  pensamiento 
(cantidad,  medida,  necesidad,  esencia,  etc.)  son  solamente  ideales,  es  decir, 
solamente  esquemas psicológicos  trascendentales  de la actividad del  sujeto,  y 
nada más.

Marx, por supuesto, tenía una concepción completamente diferente, de acuerdo 
con  la  cual  todas  las  categorías  lógicas,  sin  excepción,  son  sólo  formas 
universales  idealizadas (o sea,  convertidas  en formas de la actividad vital del  
hombre,  ante  todo,  exterior,  sensorial  objetiva  y,  luego,  “espiritual”)  de 
existencia de la realidad objetiva, del mundo exterior, y no proyecciones de las 
formas del mundo psíquico sobre el mundo físico”. Como es fácil de advertir, 
esta  concepción  realiza  su  “deducción  teórica”  en  un  orden  completamente  
opuesto.

La interpretación marxista de la idealidad se basa, ante todo, en la concepción  
materialista de la especificidad de la relación social humana con el mundo y de 
su diferencia de principio con respecto a la relación del animal con el mundo, a 
la relación puramente biológica: “El animal forma una unidad inmediata con su 
actividad vital. No se distingue de ella. Es ella. El hombre hace de su actividad 
vital el objeto de su voluntad y de su conciencia.”24

Esto significa que la actividad del animal está dirigida sólo a objetos exteriores.  
En cambio, la actividad del hombre no se dirige solamente a ellos, sino también a 
las propias formas de su actividad vital. Esta actividad dirigida sobre sí misma es 
lo que la filosofía clásica alemana representó como peculiaridad específica del 
“espíritu”, como “reflexión”, como “autoconciencia”.

En el razonamiento de Marx citado, precisamente por haber sido tomado de sus 
obras tempranas,  no está subrayado aún con suficiente fuerza un momento de 
importancia cardinal, que diferencia precisamente su posición de la comprensión 
fichteano-hegeliana de la “reflexión” (de la relación consigo mismo como con un 
“otro”). Por ello, la idea citada puede entenderse en el sentido de que el hombre  
adquiere  un  nuevo  plano  de  la  actividad  vital,  precisamente  porque  posee 
conciencia y voluntad, inexistentes en los animales.

24 Carlos Marx. “Manuscritos económico-filosóficos de 1844”, en:  Escritos económicos  
varios, Editorial Grijalbo, 1962, p. 67.

ESCUELA DE CUADROS - 25



Sin embargo, el asunto se presenta justamente a la inversa: la conciencia y la 
voluntad  aparecen  en  el  hombre  solamente  porque  él,  a  diferencia  de  los  
animales, ya tiene un plano peculiar de actividad vital, dirigida a la apropiación 
de  las  formas  específicamente  sociales  (puramente  sociales  por  su  origen  y 
esencia y, por ello, no codificadas biológicamente en él) de la actividad vital.

El animal, al nacer, tiene ante sí el mundo exterior. Las formas de su actividad  
vital  le  son  innatas  junto  con  la  morfología  de  su  cuerpo,  y  no  necesita  
desarrollar una actividad peculiar para “apropiárselos”. El animal sólo requiere 
la ejercitación de las formas de conducta codificadas en él. Su desarrollo consiste 
únicamente en el desarrollo de sus instintos, de sus reacciones innatas a las cosas  
y situaciones. El medio solamente corrige este desarrollo.

Algo muy diferente  ocurre  en el  hombre.  Al  nacer,  la  criatura  humana  tiene 
frente  a  sí  y,  fuera  de  sí,  no  sólo  el  mundo  exterior,  sino  todo  el  sistema 
extraordinariamente  complejo  de  la  cultura,  que  exige  de  él  “modos  de 
comportamiento”  que  en  su  cuerpo  no  están  “codificados”  genéticamente 
(morfológicamente),  no están presentes  en forma alguna.  No se trata,  en este  
caso,  de  corregir  esquemas  hechos  de  conducta,  sino  de  asimilar  modos  de 
actividad  vital  que,  en  general,  no  tienen  relación  alguna  con  las  formas  
biológicamente  necesarias  de  reacción  de  su  organismo  ante  las  cosas  y  las 
situaciones. Ello se refiere, incluso, a la conducta relacionada directamente con 
la  satisfacción  de  las  necesidades  biológicamente  innatas:  la  necesidad  de  la 
comida  está  biológicamente  codificada  en  el  hombre,  pero  la  necesidad  de  
comerla con ayuda del plato y la cuchara, del cuchillo y el tenedor, sentado a la  
mesa. etc., etc., es tan poco innata como las formas sintácticas del idioma en el  
que aprende a hablar. En relación con la morfología del cuerpo del hombre, estas 
son convenciones tan puras y exteriores como las reglas del juego de ajedrez.

Se  trata  de  formas  puras  del  mundo  exterior  (existentes  fuera  del  cuerpo 
individual)  que,  para  convertirse  en hombre,  el  niño  habrá  de transformar  en 
formas de su actividad vital individual, en esquemas y modos de su actividad.

Este mundo de las formas sociales humanas de la actividad vital se contrapone al  
hombre desde que nace (más exactamente,  al  organismo biológico del género 
homo sapiens) como una objetividad inmediata a la que está obligado a adaptar 
su “conducta”, todas las acciones de su cuerpo orgánico, como un objeto a cuya  
apropiación los adultos dirigen toda su actividad.

La existencia de este mundo específicamente humano de las cosas creadas por el 
hombre para el hombre, o sea, de cosas cuyas formas son formas cosificadas de 
la  actividad  vital  humana  (del  trabajo),  y  no  formas  inherentes  a  su  propia  
naturaleza, es una condición de su conciencia y voluntad. Y nunca a la inversa:  

la conciencia y la voluntad no constituyen una condición y un presupuesto de 
este mundo peculiar, menos aún su “causa”.

La conciencia y la voluntad, que surgen en la psiquis del individuo humano, son 
una consecuencia  directa  del  hecho de que a él  se contrapone (en calidad de  
objeto  de  su  actividad  vital),  no  la  naturaleza  como  tal,  sino  la  naturaleza 
transformada por las generaciones anteriores, configurada por el trabajo humano, 
es decir, la naturaleza en las formas de la actividad vital humana.

La conciencia y la voluntad devienen formas necesarias de la psiquis allí y sólo  
allí  donde  el  individuo  se  ve  obligado  a  dirigir  su  propio  cuerpo  orgánico,  
orientándose no por los requerimientos orgánicos naturales de ese cuerpo, sino 
por  las  exigencias  que  le  vienen de  afuera,  por  las  “reglas”  aceptadas  en  la  
sociedad  en  la  que  nace.  Solamente  en  estas  condiciones,  el  individuo  está 
obligado a “diferenciarse” de su propio cuerpo orgánico. Estas reglas no se le  
transmiten con el nacimiento, a través de los “genes”, sino que le son impuestas 
desde afuera, le son dictadas por la cultura y no por la naturaleza.

Sólo aquí aparece la relación, desconocida para el animal, del hombre consigo 
mismo, como un representante singular de “otra” realidad. El individuo humano 
está obligado a mantener sus propias acciones bajo el control  de las  reglas y 
esquemas que debe asimilar como objetos peculiares para convertirlas en reglas 
y esquemas de la actividad vital de su propio cuerpo.

Al principio,  estas reglas y esquemas se contraponen al  hombre precisamente 
como objetos exteriores, como formas y relaciones de cosas, creadas y recreadas  
por el trabajo humano. Al asimilar  los objetos de la naturaleza en las formas  
creadas y recreadas por el trabajo humano, el individuo por primera vez deviene 
hombre,  representante  del  “género”,  en tanto  que,  anteriormente,  era  sólo un 
representante del género biológico.

La existencia de esta herencia puramente social  de las formas de la actividad 
vital, o sea, de la herencia de formas suyas que, en ningún caso, se trasmiten a 
través de los genes, a través de la morfología del cuerpo orgánico, sino sólo a  
través de la educación, de la incorporación a la cultura existente, a través del  
proceso  en  cuyo  decursar  el  cuerpo  orgánico  del  individuo  se  convierte  en 
representante plenipotenciario del género (o sea, de todo el conjunto concreto de  
hombres vinculados entre sí por las relaciones sociales); solamente, decimos, la  
existencia de esta relación específica es la que trae a la vida la conciencia y la  
voluntad como formas específicamente humanas de psiquis.

La conciencia, propiamente, surge sólo allí donde el individuo se ve obligado a 
verse a sí  mismo como desde afuera,  como si lo hiciera con los ojos  de otro 

ESCUELA DE CUADROS - 26



hombre, de todos los hombres, donde se ve compelido a comparar sus acciones 
individuales con las acciones de otro hombre, o sea, sólo en los marcos de la  
actividad  vital  realizada  conjuntamente.  Solamente  en  tal  caso,  se  exige  la 
voluntad  como habilidad  de  supeditar  forzosamente  las  tendencias  y móviles 
propios a cierta ley, a cierta exigencia que no es dictada por el cuerpo orgánico  
individual,  sino  por  la  organización  del  “cuerpo  colectivo”,  del  colectivo, 
agrupado en torno a una tarea común.

Unica y exclusivamente en tales circunstancias, surge el plano propiamente ideal  
de la actividad vital, desconocido para el animal. La conciencia y la voluntad no 
son causas de la aparición de este segundo plano de relaciones del individuo con 
el  mundo  exterior,  sino  sólo  formas  síquicas  de  expresión  suya,  con  otras 
palabras, sus efectos. Sin embargo, no se trata de formas casuales, sino de formas 
necesarias de su aparición, de su expresión, de su realización.

No emprenderemos un examen más amplio de la conciencia y la voluntad (y de 
su relación con la idealidad). En este punto comienza la esfera especial  de la  
psicología.  En  cambio,  el  problema  de  la  idealidad en  su  forma  general, 
igualmente significativo para la psicología y la lingüística, así como para toda 
disciplina sociohistórica, va más allá de los límites de la psicología como tal y 
debe ser examinado con independencia de los pormenores del plano puramente 
psicológico de investigación (como del de la economía política).

La  psicología  está  obligada  a  partir  de  la  circunstancia  de  que,  entre  la  
conciencia individual y la realidad objetiva, se encuentra un “eslabón mediador”: 
la  cultura  históricamente  establecida,  que  constituye  un  presupuesto  y  una 
condición de la psiquis individual. Se trata de las formas económicas y jurídicas 
de las relaciones entre los hombres, las formas establecidas de la vida cotidiana,  
las formas del lenguaje, etc. Para la psiquis individual (para la conciencia y la 
voluntad del individuo), esta cultura se presenta directamente como un “sistema 
de significados”, “cosificados” y contrapuestos a ellas en forma completamente 
objetal, como una realidad “no psicológica”, “fuera de lo psicológico”.

A.  A.  Leontiev  subraya  especialmente  esta  circunstancia,  en  su  significación 
funcional para la psicología: 

De  este  modo,  los  significados  refractan  el  mundo  en  la 
conciencia del hombre. Aunque el portador de los significados es 
el lenguaje, el lenguaje no es el demiurgo de los significados. Tras  
los significados  lingüísticos  se ocultan los  modos  (operaciones) 
socialmente  elaborados  de  la  acción,  en  cuyo  decursar,  los 
hombres  cambian  y  conocen  la  realidad  objetiva.  Con  otras 
palabras,  en  los  significados  está  representada  la  forma  ideal  

(transformada y convertida en materia del lenguaje) de existencia 
del  mundo  objetal,  de  sus  propiedades,  vínculos  y  relaciones, 
puestas al descubierto por la totalidad de la práctica social.  Por 
ello,  los  significados  por  sí  mismos,  o  sea,  abstraidos  de  su 
funcionamiento  en  la  conciencia  individual,  son  tan  poco 
“psicológicos”,  como  la  realidad  socialmente  conocida  que  se 
encuentra tras ellos.25

Precisamente  por  esto,  la  conversión  del  problema  de  la  idealidad  en  un 
problema  psicológico  (y  aún  peor,  psicofisiológico)  conduce  a  la  ciencia 
materialista a un callejón sin salida, pues, en tal caso, se intenta descubrir “su 
secreto”  hurgando  en  el  interior  de  la  bóveda  craneana,  en  las  relaciones 
materiales entre las neuronas y no en el espacio real en que lo ideal surge y se  
realiza, no en el espacio donde se desenvuelve la historia de las interrelaciones 
reales entre el hombre social y la naturaleza. Esta es una pretensión tan absurda 
como el propósito de determinar la forma del valor a través del análisis químico 
del oro o del billete de banco, tal y como aquella forma se presenta a la vista y al  
tacto. En ambos casos se trata del mismo fetichismo, de la misma atribución a 
entes  naturales  de  lo  que,  de  hecho,  no  pertenece  a  ellos  como  tales,  sino 
solamente a las formas del trabajo social humano en ellos representadas, a las  
formas de las relaciones sociales entre los hombres.

El fetichismo es la forma más tosca, primitiva y absurda del idealismo, aquella 
que atribuye todos los atributos del “espíritu” a un pedazo de madera adornado 
con conchas y plumas. Se trata de una conducta fetichista que no se diferencia en  
nada de la conducta del animal que trata de lamer y morder la lámpara eléctrica 
que le sirve (en las hábiles manos del experimentador) de señal de la entrega de 
comida. Para el animal, como para el fetichista, la lámpara y el pedazo de madera 
no son “señales”, significaciones de otra cosa, sino una parte física por excelen-
cia de la situación física que determina directamente sus conductas. Igualmente, 
los chinos golpean sin piedad su ídolo de arcilla si éste no desea hacer descender 
la lluvia sobre sus campos.

El enigma - y su solución- del idealismo reside precisamente en este punto, en las 
peculiaridades  de  la  psiquis  que,  en  la  composición  de  la  “certeza” 
sensorialmente  perceptible  y  existente  fuera  del  cerebro,  es  incapaz  de 
diferenciar dos categorías diferentes e, incluso, contrapuestas por principio: las 
propiedades  naturales  de  las  cosas,  por  una  parte  y,  por  otra,  aquellas  
propiedades suyas  que no les son dadas por la naturaleza, sino por el trabajo 
social humano encarnado, realizado o realizable, en estas cosas. 

25 A.N. Leontiev. “Actividad y conciencia”, en Voprosii filosofii, N° 12, 1972, p. 134.

ESCUELA DE CUADROS - 27



Este es precisamente el punto donde se fusionan directamente contrarios tales  
como el tosco materialismo ingenuo y el igualmente tosco idealismo ingenuo, o 
sea, donde transcurre la identificación inmediata de lo material con lo ideal, y a 
la inversa, identificación que no tiene su origen en las grandes inteligencias de 
Platón o de Hegel, sino precisamente en la falta de inteligencia que hace tomar  
irreflexivamente todo lo que existe fuera de la cabeza, fuera de la psiquis, por lo  
material y  denomina  ideal todo  lo  que  se  encuentra  “en  la  cabeza”,  “en  la 
conciencia”.

Marx  comprende  así  precisamente  la  esencia  de esta  confusión,  de  la  que  la 
economía política inglesa no pudo deshacerse. En los manuscritos preparatorios 
de El Capital, escribe:

El  materialismo  chato  de  los  economistas  que  consideran  como 
propiedades naturales de las cosas las relaciones sociales productivas de 
los  nombres  y  las  determinaciones  que  adquieren  estas  cosas  al 
subordinarse a tales relaciones, es equivalente al idealismo igualmente 
chato  e,  incluso,  al  fetichismo,  que  atribuye  a  las  cosas  relaciones 
sociales en calidad de determinaciones inmanentes suyas y, por esta vía,  
las mistifica.26 

El materialismo realmente científico, a diferencia del “materialismo chato”, no 
consiste, en este caso, en declarar “primario” y denominar “materia” todo lo que 
se encuentra fuera del cerebro del individuo, ni , desde el ángulo opuesto, en  
declarar  “secundario” y denominar “lo ideal” todo lo que se encuentra “en la 
cabeza”.  El  materialismo  científico  consiste  en  la  facultad  de  establecer  una 
frontera de principio en la composición de las mismas “cosas” y “fenómenos” 
sensorialmente tangibles y perceptibles, en la capacidad de ver precisamente en 
estas “cosas” y “fenómenos” la diferencia y la contradicción existente entre  lo  
material y  lo  ideal.  Justamente  este  materialismo  obliga  a  concebir  esta 
diferencia, no como la diferencia -comprensible para cada hijo de buen vecino- 
entre los “táleros reales e imaginarios” (dólares, rublos o yuanes), sino como la 
diferencia mucho más profunda, que yace en la naturaleza misma de la actividad 
social humana, en sus diferencias de principio, tanto con respecto a la actividad  
vital  de  cualquier  animal,  como  con  respecto  a  la  actividad  vital  del  propio 
organismo del hombre.

En  la  composición  del  plano  ideal de  la  realidad  se  incluye  única  y 
exclusivamente lo que ha sido creado por el trabajo en el hombre mismo y en la  
parte de la naturaleza en que éste vive y actúa, aquello que, cada día y cada hora,  
desde el momento en que existe el hombre, se produce y reproduce por su propia 

26 Carlos Marx. Obras, t. 46, parte II, p.198 (en ruso).

actividad social, que es, por ello, una actividad transformadora, orientada a un  
fin.

Precisamente  por  esta  causa,  resulta  imposible  hablar  de  la  existencia  de  un 
plano ideal en los animales (como en el  hombre incivilizado,  desarrollado de 
forma  puramente  biológica  )  sin  apartarse  del  sentido  de  esta  palabra 
estrictamente establecido por la filosofía. Es por ello que, a pesar de la existencia 
indudable de la psiquis en el animal e, incluso, puede ser, de algunos destellos de  
“conciencia”  (lo  cual  es  muy  dificil  negarlo  con  respecto  a  los  perros  
domésticos), es imposible atribuirle un plano ideal de actividad si se posee un 
mínimo de cultura. El hombre se apropia del plano  ideal de su actividad vital 
única  y  exclusivamente  en  el  curso  de  su  familiarización  con  las  formas  en 
desarrollo histórico de la actividad social, solamente de conjunto con el plano 
social de existencia, con la cultura. La idealidad no es otra cosa que un aspecto  
de la cultura, una dimensión (determinación, propiedad) suya. En relación con la  
psiquis  (con  la  actividad  síquica  del  cerebro),  lo  ideal  es  una  realidad  tan  
objetiva como las montañas y los árboles,  como la luna y el  cielo estrellado,  
como los procesos metabólicos que transcurren en el propio cuerpo orgánico del  
individuo.

Por esta razón, y no a causa de la “tontería de los idealistas”, los hombres (no  
solamente los filósofos) confunden lo ideal con lo material y, de hecho, toman lo 
uno por lo otro. La filosofía, incluso la platónico-hegeliana, es el único camino 
hacia el esclarecimiento de esta ingenua confusión pancista, aunque justamente 
el pancista sea quien más se jacte de la superioridad de su “sensato juicio” sobre  
las “construcciones místicas” de Platón y de Hegel.

El  idealismo no es  un fruto de la falta  de reflexión,  sino el  fruto legítimo y 
natural  de  un mundo  donde  “las  cosas  adquieren  propiedades  humanas  y los 
hombres se rebajan al nivel de una fuerza material [...]”27,  donde las cosas se 
dotan de “espíritu” y los seres humanos se ven privados de él. Como formula con 
precisión Mijail Lifshits en su libro sobre Marx, “el fetichismo mercantil -y todas 
los matices de esta misma regularidad que de él se derivan en un estadio más  
concreto  del  análisis  económico-,  es  algo  realmente  existente,  constituye  el 
producto de una metamorfosis real.”28 La realidad objetiva de las formas ideales 
no  es  una  invención  ociosa  de  los  idealistas  astutos,  como  le  parece  a  los 
pseudomaterialistas que conocen, por una parte, el “mundo exterior” y por otra, 
sólo el  “cerebro  consciente”  (o “la  conciencia  como propiedad y función  del  
cerebro”).  Este pseudomaterialismo, a pesar de sus buenas intenciones,  hunde 

27 Mijail Lifshits. Carlos Marx. El arte y el ideal social, Moscú, 1972, p. 131.
28 Idem.

ESCUELA DE CUADROS - 28



sus pies en el mismo pantano místico del fetichismo en que lo hace su oponente,  
el idealismo fiel a sus principios. No se trata ya del fetichismo de la madera, del 
ídolo de bronce o del “logos”, sino del fetichismo de los nervios, de las neuronas, 
los axones, los ácidos diso-xiribonucleicos, que en realidad contienen en sí tan 
poco de idealidad como una piedra arrojada al camino. Tan poco de idealidad, 
como poco  valor posee el diamante que aún permanece en las entrañas de la  
tierra, por muy grande y pesado que sea.

Otra cosa bien diferente es el cerebro pulido y re-creado por el trabajo. Sólo este  
cerebro  deviene  órgano  y,  más  aún,  representante  plenipotenciario  de  la 
idealidad,  del  plano  ideal  de  la  actividad  vital  inherente  exclusivamente  al 
Hombre. En esto consiste el verdadero materialismo científico, capaz de orientar-
se en el problema de lo ideal.

Cuando  Marx  define  lo  ideal como  “lo  material”  “transpuesto  a  la  cabeza 
humana y transformado en ella”, tiene en cuenta precisamente la cabeza humana 
y no un órgano del cuerpo de un individuo de la especie homo sapiens, colocado 
sobre  los  hombros  por  la  buena  voluntad  de  la  madre-naturaleza.  Muchos 
“materialistas” olvidan con frecuencia esta diferencia.

En la cabeza, comprendida de forma naturalista (o sea, tal y como la examina el 
médico, el anatomista, el biólogo, el fisiólogo de la actividad nerviosa superior, 
el bioquímico, etc.) no ha existido, no existe ni existirá nunca nada de idealidad. 
Lo único que puede encontrarse en tal “cabeza” son los “mecanismos” materiales 
que, con su complejo dinamismo, garantizan la actividad del hombre en general, 
incluyendo la actividad en el plano ideal, la actividad en correspondencia con un 
plan ideal.

La idealidad está realmente vinculada con la conciencia y la voluntad de forma 
necesaria,  pero  en  modo  alguno  como  lo  imaginaba  el  viejo  materialismo 
premarxista. La idealidad no es un “aspecto” o “una forma de manifestación” de  
la esfera consciente-volitiva. Todo lo contrario, el carácter consciente volitivo de 
la psiquis humana es una forma de manifestación, un “aspecto” de lo ideal, su 
expresión síquica, es decir, un “aspecto” del plano ideal, surgido en el decursar 
de la historia social, de las relaciones del hombre con la naturaleza.

La  idealidad  es  una  característica  de  las  cosas,  pero  no  de  su  configuración  
natural,  sino  de  aquellas  determinaciones  suyas  que  deben  su  existencia  al 
trabajo, a la actividad creadora transformadora del hombre, a su actividad objetal 
orientada a un fin. 

La forma ideal es la forma de la cosa creada por el trabajo social humano; o a la 
inversa,  es  la  forma  del  trabajo  realizada,  -“encarnada”,  “enajenada”-  en  la 

sustancia  de la naturaleza,  y,  por esta razón,  se halla presente  ante su propio 
creador como forma de la cosa misma o como relación entre cosas, relación en la  
que éstas han sido puestas por el hombre, por su trabajo, y que nunca hubieran 
contraído por sí mismas.

Precisamente por ello, el hombre contempla lo ideal como una realidad objetiva 
existente fuera de su cuerpo, fuera de su ojo y de su cabeza. Por ello y solamente  
por ello, lo ideal se confunde con tanta frecuencia y facilidad con lo material, se 
toman las formas y relaciones de las cosas creadas por el hombre por formas y  
relaciones  naturales  de  estas  cosas,  y  las  formas  social  e  históricamente  
“puestas”  en  ellas,  por  propiedades  naturales  e  innatas  suyas,  por  formas  y 
relaciones eternas e invariables entre las cosas, por relaciones dictadas por las  
“leyes de la naturaleza”.

Esta es la causa -y no la tontería  o la incultura  de los hombres- de todas las  
ilusiones idealistas del tipo platónico-hegeliano. Por ello, la refutación teórico-
filosófica del idealismo objetivo (de la concepción según la cual la idealidad de 
las  cosas  precede  a  su  ser  material  y  constituye  se  causa)  pudo  realizarse 
solamente en la forma de una concepción positiva del papel real (objetivo) de lo  
ideal en el proceso de la actividad social del hombre que transforma el material  
natural  (incluyendo  el  propio  “cuerpo  orgánico”  del  hombre,  su  morfología 
biológica innata, sus manos y su cerebro).

En  el  proceso  de  trabajo,  el  hombre,  permaneciendo  como  un  ser  natural,  
transforma  tanto  las  cosas  exteriores  como su  propio  cuerpo  natural,  da  una 
forma nueva a la materia  natural  (incluyendo la materia de su propio sistema 
nervioso y de su centro, el cerebro), la convierte en  medio y en  órgano de su 
actividad vital orientada a un fin. Por esta razón, el hombre desde el inicio ve la  
naturaleza (la materia) como el material en que “se encarnan” sus objetivos y 
como  un  medio para  la  realización  de  sus  fines.  Es  por  ello  que  ve  en  la  
naturaleza, ante todo, lo que “se aviene” con este papel, lo que juega y puede 
jugar el papel de medio para la realización de sus objetivos, o sea, aquello que,  
de una forma u otra, ya ha incorporado al proceso de su actividad orientada a un 
fin.

Así, al inicio, el hombre presta atención al cielo estrellado exclusivamente por  
cuanto éste constituye un calendario y un compás naturales, instrumentos de su 
actividad vital, y advierte sus propiedades y regularidades  naturales sólo en la 
medida en que éstas son propiedades y regularidades del material sobre el que 
realiza su actividad y que está obligado a tener en cuenta como un componente 
objetivo de su actividad.

ESCUELA DE CUADROS - 29



Precisamente  por  esta  razón,  el  hombre  toma  los  resultados  de  su  actividad 
transformadora (las formas y relaciones de las cosas establecidas por él mismo) 
por  las  formas  y  relaciones  de  las  cosas  por  sí  mismas.  De  aquí  dimana  el  
fetichismo de cualquier género y matiz, una de cuyas variantes siempre ha sido y 
es el idealismo filosófico, la doctrina que concibe las forma ideales de las cosas  
(o sea,  las formas de la actividad del  hombre encarnadas  en las  cosas)  como 
formas sin premisas, eternas, primigenias y absolutas del mundo y que toma en 
consideración todo lo restante (es decir, toda la diversidad real del mundo ) en la 
medida en que ha entrado en la órbita del trabajo, ha sido convertido en medio,  
instrumento y material de la actividad orientada a un fin, ha sido refractado a  
través del grandioso prisma de las formas ideales -de las formas de la actividad 
humana-, ha sido representado en ellas y configurado por ellas.

Por ello, lo ideal existe solamente en el hombre. No existe idealidad fuera y al  
margen de él. Pero el hombre no se comprende, en este caso, como un individuo 
particular con su cerebro, sino como el conjunto real de los hombres reales que  
realizan  conjuntamente  su  actividad  vital  específicamente  humana,  como  “el 
conjunto de todas las relaciones sociales” que se establecen entre los hombres en 
torno a  una tarea  común,  en torno al  proceso de la producción  social  de sus  
vidas. Lo ideal existe justamente “en el interior” del hombre así comprendido, en 
tanto  en  esta  interioridad  se  encuentran  todas  las  cosas  “mediadoras”  de  los  
individuos  que  producen  su  vida  socialmente:  las  palabras  del  lenguaje,  los 
libros, las estatuas, los templos, los clubes, las torres de televisión y (¡ante todo!)  
los instrumentos de trabajo, desde el hacha de piedra y la aguja de huso hasta la  
fábrica  automatizada  contemporánea  y la  técnica  de computación  electrónica. 
Precisamente en estas “cosas” existe lo ideal como actividad vital del hombre 
social objetivada en el material natural, como actividad subjetiva transformadora 
y orientada a un fin. Y no en el interior de la “cabeza”, del  “cerebro”,  como 
piensan algunos materialistas bien intencionados, pero filosóficamente incultos.

La forma ideal  es  la  forma de la  cosa existente  fuera  de ella,  a  saber,  en el  
hombre, en la forma de su actividad vital, en la forma de objetivos y necesidades.  
O, a la inversa, es la forma de la actividad vital del hombre existente fuera de él; 
a saber, en la forma de la cosa creada por él. La idealidad por sí misma existe 
solamente en la sucesión y el cambio de estas dos formas de su “encarnación 
exterior”, sin coincidir con ninguna de ellas tomadas por separado; existe sólo a 
través del proceso ininterrumpido de transformación de la forma de la actividad 
en forma de la cosa, y viceversa, de la forma de la cosa en forma de la actividad  
del hombre social.

Si se intentara identificar lo ideal con una de estas dos formas de su existencia 
inmediata,  desaparecería  al  instante.  Quedaría  solamente  un  cuerpo 

completamente material y una función corpórea de ese cuerpo. La “forma de la  
actividad” como tal es el esquema de la acción exterior del organismo material  
humano, del cuerpo singular del hombre, codificado en el sistema nervioso, en 
los complejos estereotipos neurodinámicos y los “mecanismos cerebrales”. Nada 
de  idealidad  se  hallará  dentro  de  ese  cuerpo,  por  mucho  que  se  intente 
encontrarla.  A su vez, la forma de la cosa creada por el hombre, separada del  
proceso de la actividad vital  social,  del  proceso de intercambio de sustancias  
entre el hombre y la naturaleza, resulta simplemente la forma material de la cosa,  
la  forma física  del  cuerpo exterior,  y nada  más.  Así,  la  palabra  separada  del  
organismo de la convivencia humana es tan sólo un hecho acústico u óptico. “Por 
sí misma”, es tan poco ideal como el cerebro del hombre.

Lo ideal sólo existe en el movimiento que conduce al encuentro mutuo de dos 
“metamorfosis”  opuestas,  en  la  transformación  mutua,  dialécticamente 
contradictoria, de la forma de la actividad y la forma de la cosa.

Esta  es  la  razón por  la  cual  sólo el  materialismo dialéctico  pudo resolver  el  
problema de la idealidad de las cosas.

ESCUELA DE CUADROS - 30


