LA DIALECTICA DE LO IDEAL
Evald Iliénkov

La idea de la transformacion de lo ideal

en real es profunda: muy importante para

la historia. Pero también en la vida personal
del hombre es evidente cuanta verdad hay
en esto. Contra el materialismo vulgar.
Lenin'

Lo ideal o la idealidad de los fendmenos es una categoria demasiado importante
para ser tratada de forma irreflexiva y descuidada, pues a ella se encuentran
vinculadas la comprension marxista de la esencia del idealismo y la propia
denominacion de éste.

Idealistas se consideran todas aquellas concepciones filosoficas que toman /o
ideal como punto de partida para la explicacion de la historia y el conocimiento,
con independencia de la forma particular en que sea descifrado este concepto:
como conciencia, voluntad, pensamiento, psiquis en general, “alma”, “espiritu”,

“sensacion”, “principio creador” o “experiencia socialmente organizada”.

Precisamente por esto, el campo antimaterialista en filosofia se denomina
idealismo y no, digamos, “intelectualismo”, “sicologismo”, “voluntarismo” o
“concienticismo”: éstas son ya especificaciones peculiares del idealismo en
general, en cualquiera de sus formas particulares de manifestacion. Lo ideal se
comprende aqui en toda su dimensiéon, como el conjunto integro de todas sus
interpretaciones posibles, tanto las conocidas, como las que estan atn por ver la
luz.

Por eso es posible y necesario afirmar que la conciencia, por ejemplo, es ideal, o
sea, pertenece a la categoria de los fendmenos ideales, pero en ningun caso, ni en
sentido o relacion alguna, es material. Ahora bien, si, por el contrario, usted
afirmara que lo ideal es precisamente la conciencia (la imagen siquica, el
“concepto”, etc.) introduciria una confusion inadmisible en la comprension de la
diferencia (contradiccion) de principio existente entre lo ideal y lo material en

‘Este ensayo fue traducido del ruso por Eduardo Albert Santos y corregido por Rubén
Zardoya Loureda. La version original, titulada “Dialiéctika idealnovo”, puede consultarse
en: Evald Iliénkov. Iskusstvo i kommunisticheski ideal, Moscu, Iskusstvo, 1984.

' Vladimir Ilich Lenin. “Cuadernos filoséficos”, Obras Completas, Editorial Progreso,
Moscu, 1986, t. 29, p. 102.

ESCUELA DE CUADROS -1

general, y en el propio concepto de /o ideal. Pues esta inversion conduciria a que
este concepto dejara de ser una designacion tedrica concebida para una categoria
determinada de fendmenos, y se convirtiera en una simple denominacion de
algunos de ellos. Asi, pues, usted se arriesgaria a pisar en falso: tarde o
temprano, en su campo visual apareceria una nueva variante de idealismo, aun
desconocida, que no encajaria en su definicion extremadamente estrecha,
adaptada solo a un caso especial de lo ideal. ;En qué corriente de pensamiento
incluiria usted, en tal caso, esta nueva variante del idealismo? En la del
materialismo. No tendria otra opcion. O bien se veria obligado a modificar y
corregir su comprension de lo ideal y del idealismo, con la esperanza de eludir
incongruencias evidentes.

Ivan es un hombre, pero el hombre no es Ivan. De forma analoga, no es admisible
en modo alguno definir la categoria general de idealidad a través de la
descripcion de una de sus modalidades particulares, aunque sea la mas tipica.

El pan es un alimento, no cabe duda de ello. Pero incluso la légica escolar
prohibe invertir esta verdad. La frase “el alimento es el pan”, en calidad de
definicion verdadera del “alimento”, no tiene validez alguna y sélo puede parecer
correcta a quien no haya probado otro alimento que el pan.

Justamente por esta razon, usted esta obligado a definir la categoria de lo ideal
en su forma universal y no mediante la indicacién de una variedad particular
suya, de la misma forma que es imposible elucidar el concepto de materia a
través de la enumeracion de las representaciones cientifico-naturales de la
materia hasta ahora conocidas.

Entretanto, este modo de razonar acerca de lo ideal puede encontrarse por
doquier. Con frecuencia, /o ideal se comprende como un simple sinénimo (y, por
ello, como una palabra superflua) de otros fendmenos, precisamente de aquellos
que en filosofia se determinan teoricamente a través del concepto de lo ideal.
Ante todo, se toman por /o ideal, los fenomenos de la conciencia.

He aqui un ejemplo tipico de semejante inversion de la verdad: “Fuera e
independientemente de la conciencia no pueden existir lo fendémenos ideales y
todos los demas fenomenos de la materia son materiales...”?

Sin embargo, fuera e independientemente de la conciencia existen fendomenos
tales como los motivos inconscientes (“subconscientes”) de las acciones
conscientes. Si nuestro autor permaneciera fiel a la ldgica elemental, estaria
obligado a incluir dichos motivos en la categoria de los fenomenos materiales,

2S. I. Narskii. Contradiccion dialéctica y légica del conocimento, Mosct, 1968,
p. 78 (en ruso).



pues, como vimos, “todos los demas fendmenos de la materia son materiales”.
Asimismo, los pensadores que toman esta categoria de fendomenos como
fundamento de sus concepciones (Edward Hartman, Sigmund Freud, Arthur
Kestler y otros) deberian ser elevados, de acuerdo a aquella misma logica, al
rango de materialista. Y no diga I. S. Narskii que entiende la expresion “fuera e
independientemente de la conciencia” en “otro sentido” que el generalmente
aceptado.

Como es posible apreciar, la confusion es grande, y no es casual que, de
conformidad con su légica, Narskii vea “materialismo” en las obras de Rudolf
Carnap, por cuanto éste se ocupa de una cosa tan plenamente impersonal como
es el “lenguaje”, con sus “estructuras” irreductibles a los fenomenos de la
conciencia individual.’

Mas adelante volveremos sobre las desagradables e inesperadas consecuencias
que se derivan de esta comprension irreflexiva de “lo ideal”. Por ahora, sera
suficiente constatar que si usted define la conciencia como /o ideal, a la pregunta
de rigor “;qué usted comprende por /o ideal?” no podria ya responder con la
8

frase “lo ideal es la conciencia”, “es un fendmeno (o caracteristica) de la
conciencia” sin dejar de asemejarse a un perro juguetén que se muerde su propio
rabo.

I. S. Narskii no se encuentra solo en este empefio. He aqui otro ejemplo:

Lo ideal es una informacion actualizada para la personalidad, es la
capacidad de la personalidad de tener informaciéon en forma pura y
operar con ella [...] Lo ideal es un fendmeno siquico (aunque no todo
fenomeno siquico puede ser designado como ideal [jsic!]; y por cuanto
lo ideal esta representado siempre solo en los estados conscientes de la
persona aislada [...], lo ideal es un fenomeno estrictamente personal,
realizado por un proceso neurodinamico cerebral de determinado tipo
(atin débilmente investigado).”*

Muy bien. Esta dicho de forma directa: entre todos los fenémenos “psiquicos” es
posible y necesario vincular con lo ideal solamente aquellos que representan
“estados conscientes de una personalidad singular”. De suyo se entiende que
“todos los demas” fendmenos siquicos caen inevitablemente (como en los
escritos de Narskii) en la categoria de los fendémenos materiales.

* Véase su articulo sobre Carnap en la Enciclopedia Filosdfica.
*D. L. Dubrovski. Los fenémenos siquicos y el cerebro, Mosct, pp.187-188 y 198
(en ruso).

ESCUELA DE CUADROS -2

A proposito, lo ideal mismo es tratado aqui, de forma imperceptible, como un
proceso estrictamente material (“neurodindmico-cerebral”) que s6lo se diferencia
de “los demas” en que “esta débilmente investigado™.

No es dificil comprender que, “concretado” de tal modo, el concepto de lo ideal
se convierte en una simple denominacion (“designacion”) de este proceso
cerebral (neurodinamico) sumamente especializado, en tanto que el problema
filosofico de la relacion de lo ideal con lo material se sustituye por la cuestion de
la relacion de un proceso neurodindmico con otros procesos neurodindmicos, por
un problema especial de la fisiologia de la actividad nerviosa superior.

Con ello, el problema de la “gran contraposicion” de lo ideal y lo material en
general, en la forma en que fue planteado y resuelto por la filosofia y la
psicologia tedrica, se elimina felizmente de la esfera de la investigacion
cientifica. En esencia, este problema se declara sencillamente precientifico, se
presenta como un modo filoséfico especulativo (es decir, abstracto) de
formulacién de una cuestion que un examen mas detenido revela como un
problema “concreto” de la fisiologia, de la ciencia que investiga las estructuras y
las funciones del cerebro, o sea, los hechos localizados en la cavidad craneana
del individuo aislado. Naturalmente, a partir de semejante interpretacion del
problema de la relacion de lo ideal con lo material, todas las determinaciones
elaboradas por la filosofia como ciencia especial resultan no solamente
“demasiado abstractas”, sino también (precisamente en virtud de su caracter
abstracto) muy “amplias” y, por tanto, “incorrectas”.

Por eso, D. 1. Dubrovski esta obligado a objetar categéricamente a todos aquellos
filosofos y psicologos que comprendan por /o ideal una realidad diferente de los
efimeros “estados conscientes de la persona aislada”, de los “hechos de la
conciencia”, considerados exclusivamente como estados materiales del cerebro
experimentados subjetivamente (aunque solo sea en el transcurso de algunos
segundos) por el individuo.

Para D. I. Dubrovski (para su posicion tedrica, por supuesto) es completamente
indiferente qué representan estos estados siquicos fluidos de la persona aislada
desde el punto de vista de la filosofia, si reflejan algo real, algo existente fuera
de la cabeza del hombre, o si son simplemente estados inmanentes
experimentados subjetivamente por el cerebro, o sea, acontecimientos
fisiolégicamente condicionados por su estructura especifica, tomados de manera
equivoca como acontecimientos que tienen lugar fuera de este cerebro. Para D. 1.
Dubrovski lo uno y lo otro son igualmente “ideales” a causa de que constituyen
una ‘“manifestacion subjetiva, una transformacioén personal de los procesos



cerebrales neurodinamicos”,” y no pueden ser otra cosa. Por eso, “la
determinacion de lo ideal no depende de la categoria de la verdad, en tanto el
pensamiento falso es también un fenémeno ideal y no material”.®

(Sabe nuestro autor que la filosofia como ciencia especial ha elaborado y elabora
la categoria de lo ideal precisamente en relacion con el problema de la verdad y
que solo en esta relacion han tenido y tienen sentido sus definiciones de lo ideal
y lo material? ;Sabe nuestro autor que estas definiciones fueron elaboradas por
la filosofia en calidad de expresiones teodricas de otros hechos completamente
diferentes de los que interesan personalmente a Dubrovski como especialista de
las “estructuras cerebrales” y de los “procesos neurodinamicos”?

A la filosofia como ciencia nunca le ha interesado especialmente la
“transformacion personal de los procesos cerebrales neurodinamicos”. Si se
entiende lo ideal en el sentido de D. I. Dubrovski, no queda mas remedio que
reconocer que esta categoria ha sido empleada en filosofia exclusivamente por
error, como resultado de empleos diferentes, pero igualmente ilegitimos e
inaceptablemente amplios o estrechos de la palabreja “ideal”. En cambio, el
monopolio cientifico del empleo de este término, de la solucién de la cuestion
relativa a lo que puede “designarse” con él le perteneceria desde este punto de
vista a la fisiologia de la actividad nerviosa superior. La “transformacion
personal de los procesos neurodinamicos cerebrales”. Lo restante es asunto del
diablo (segtn la imagen de Hegel).

La posicion de D. 1. Dubrovski es caracteristica en general de quienes, en el
empefo de reconsiderar las definiciones de los conceptos de la ciencia, no se
toman siquiera la molestia de esclarecer el circulo de fenomenos (de actos)
examinados y estudiados historicamente por la ciencia que establece estas defini-
ciones. Es natural que tal actividad subversiva (en este caso, de orden
fisioldgico) en el interior de la ciencia no pueda ofrecer otros frutos que no sean
la redenominacion arbitraria de los fendmenos ya conocidos por ella y la
discusion en torno a la nomenclatura.

Es bien conocido que la elaboracion teodrica de la categoria de /o ideal en
filosofia tiene su raiz precisamente en la necesidad de establecer y comprender la
diferencia que, en opiniéon de Dubrovski, es “indiferente para la caracterizacion
de “lo ideal”: la diferencia e, incluso, la contradiccion entre los estados siquicos
efimeros de la persona aislada, completamente individuales y carentes de toda la
significacion universal para otra persona, y las formas universales necesarias (y
por ende, objetivas) del conocimiento de la realidad existente

> Idem, p.189.
8 Idem, p.188.

ESCUELA DE CUADROS -3

independientemente de los hombres (al margen de la forma en que ésta sea
comprendida: como naturaleza o como Idea Absoluta, como materia 0 como
pensamiento divino). Solo sobre la base de esta importantisima diferencia, se
desencadena la milenaria batalla entre el materialismo y el idealismo, tiene lugar
su irreconciliable discusion de principio.

Declarar esta diferencia “indiferente para la caracterizacion de lo ideal” so6lo es
posible sobre la base de un completo desconocimiento de la historia de esta
discusion. El problema de la idealidad siempre fue un aspecto del problema de la
objetividad (“veracidad”) del conocimiento, o sea, del problema de las formas
del conocimiento -y precisamente de ellas- que se condicionan y se explican no
por los caprichos de la psicofisiologia personal, sino por algo mucho mas serio,
por ese algo que existe por encima de la psiquis individual y que no depende en
absoluto de ella. Por ejemplo, las verdades matematicas, las categorias 1dgicas,
los imperativos morales y las ideas juridicas, es decir, las “cosas” que tienen un
significado compulsivo para cualquier psiquis, y fuerza para limitar sus
caprichos individuales.

Es ésta precisamente la categoria de fendomenos, poseedores de un género
peculiar de objetividad (o sea, de una independencia del todo evidente respecto
al individuo con su cuerpo y su “alma”), diferente por principio de la objetividad
de las cosas singulares sensorialmente percebibles por el individuo que, en algin
momento, fue “designada” por la filosofia como la idealidad de esos fendmenos,
como /o ideal en general. En este sentido, lo ideal (todo lo que se vincula al
mundo de las “ideas”) figura ya en Platon, a quien la humanidad debe, tanto la
distincion de este circulo de fenémenos en una categoria especial, como su
denominacion. Las “ideas” de Platon no son cualesquiera estados del “alma”
humana (de la “psiquis™), sino sélo las imagenes-esquemas universales, de
significaciéon general, evidentemente contrapuestas al “alma individual” y al
cuerpo humano dirigido por ella, en calidad de /ey obligatoria para cada “alma”,
cuyas exigencias el individuo debe satisfacer desde la infancia con mucha mas
precaucion que las de su propio cuerpo singular con sus estados efimeros y
casuales.

Independientemente de la forma en que el propio Platon interpret6 el origen de
estas imagenes-esquemas universales e impersonales de toda la variedad de
estados singulares variables del “alma”, es completamente legitima su distincion
-realizada sobre un fundamento indiscutible- como una categoria peculiar de
fenomenos. Se trata de las normas universales de la cultura en cuyo seno
despierta a la vida consciente el individuo singular y cuyas exigencias éste esta
obligado a reconocer como ley necesaria de su propia actividad vital individual.
Tales son las normas de la cultura doméstica y las normas sintactico-



gramaticales del lenguaje en que el individuo aprende a hablar, las “leyes del
Estado” en que nace, las normas del pensamiento sobre las cosas del mundo que
le rodea desde la infancia, etc, etc. El individuo ha de asimilar todos estos
esquemas normativos como una cierta “realidad” especifica, diferente de si
mismo (y de su propio cerebro, por supuesto), como una “realidad” estrictamente
organizada en si misma... Al distinguir los fenomenos de esta realidad peculiar,
desconocida para el animal y para el hombre en su estado primitivo, Platon
plante6 ante la humanidad un problema real muy dificil, el problema de la
“naturaleza” de estos fendmenos, de la naturaleza del mundo de las “ideas”, del
mundo ideal.

Este problema no tiene nada en comun con el problema de la estructura del
cuerpo humano, y menos aun, con el de la estructura de uno de los érganos de
ese cuerpo, la del cerebro... Lisa y llanamente, no se trata del problema ni del
conjunto de fendomenos que interesa a los fisidlogos, tanto a los contemporaneos
de Platén, como a los nuestros.

Por supuesto, es posible denominar “ideales” a otras cosas, por ejemplo, a un
“estereotipo neurodinamico de determinado tipo, aunque débilmente estudiado
aun”, pero con tal cambio de nombre no se avanza ni un milimetro en la solucion
del problema que realmente esbozo6 el filosofo Platon, designandolo por medio
del término /o ideal, o sea, del problema de la comprension del propio conjunto
de hechos, para cuya denominacion precisa aquél introdujo ese término.

Es cierto que mas tarde, precisamente en los marcos del empirismo unilateral
(Locke, Berkeley, Hume y sus herederos), la palabreja “idea” y el adjetivo
“ideal” derivado de ella se convierten de nuevo en una simple denominacion
colectora de cualquier fendémeno siquico, incluso del mas efimero estado siquico
del “alma” individual.

Esta acepcion de la palabra adquiriria también la fuerza de la tradicién y, como
vemos, llegaria hasta nuestros dias. Pero ello esta vinculado precisamente con el
hecho de que la estrecha tradicion empirica en la filosofia simplemente elimina
el problema planteado por Platon, sin comprender su esencia real, volviéndole
sencillamente la espalda como a una invencion carente de todo fundamento. Por
eso, la palabreja lo ideal significa, en los marcos de esa tradicién empirica, lo
existente “no de hecho”, sino s6lo en la fantasia, s6lo en forma de estado siquico
de la personalidad aislada.

Esta posicion esta vinculada, terminoldgica y tedricamente, con la representacion
de que “en la realidad” existen tan solo las “cosas” particulares, singulares,
sensorialmente perceptibles, y de que todo universal es solamente un espectro de
la imaginacidon, un fendémeno siquico (o psicofisiologico) y sbélo tiene su

ESCUELA DE CUADROS - 4

significacion en el hecho de que se repite en muchos actos de la percepcion de
las cosas singulares por el individuo singular y es concebido por éste como cierta
“similitud” entre muchas cosas sensorialmente percibidas, como la identidad de
los estados particulares siquicos experimentados por la persona singular.

Los callejones sin salida a los que conduce en filosofia esta posicion ingenua son
bien conocidos por quienes tengan alguna noticia de la critica del empirismo
unilateral realizada por los representantes de la filosofia clasica alemana. No es
preciso, por ello, reproducir estas criticas. Constatemos, sin embargo, que lo que
obligd a Kant, Fichte, Schelling y Hegel a rechazar la interpretacion empirista de
lo ideal y emprender el andlisis teérico especial de este concepto fundamental no
fueron caprichos terminologicos, sino la necesidad de criticar la esencia de este
punto de vista. La cuestion radica en que la simple identificacion de /o ideal con
“lo siquico en general”, habitual durante los siglos XVII y XVIII, no ofrecia
incluso la posibilidad de formular con exactitud un problema filoséfico especial
percibido ya por Platon: el problema de la objetividad de lo universal, de la
objetividad de las determinaciones universales (tedricas) de la realidad, o sea, de
la naturaleza del hecho de su absoluta independencia con respecto al hombre y a
la humanidad, con respecto a la organizacion especial del organismo humano, de
su cerebro y de su psiquis, con sus efimeros estados individuales; con otras
palabras, el problema de la veracidad de lo universal, comprendido como ley
invariante en todos los multiples cambios de los “estados siquicos”, y no solo de
la “personalidad aislada”, sino también de formaciones espirituales integras, de
épocas y pueblos enteros.

En particular, sélo en los marcos de la filosofia clasica alemana, el problema de
lo ideal fue planteado en toda su dimension real y en toda su agudeza dialéctica
como problema de la relacion de lo ideal en general con lo material en general.

Mientras por lo ideal se comprenda solamente lo que tiene lugar en la psiquis
individual, en la conciencia individual, en la cabeza del individuo aislado y todo
lo que resta se coloque bajo la rubrica de /o material (esto lo exige la logica ele-
mental), es decir, se incluya en el reino de los “fendmenos materiales”, al que
pertenecen el sol y las estrellas, las montafias y los rios, los atomos, los
elementos quimicos y todos los fendmenos puramente naturales, esta
clasificacion se vera obligada a incluir también en este ultimo reino fodas las
formas materialmente cristalizadas objetivadas de la conciencia social, todas las
representaciones historicamente establecidas y legitimadas por la sociedad sobre
el mundo real, sobre las realidad objetiva. Los libros, las estatuas, los iconos, los
dibujos, las monedas de oro, la corona del zar, las banderas, los espectaculos
teatrales y su argumento dramatlrgico son objetos que, por supuesto, existen
fuera de la cabeza individual y son percibidos por esta cabeza (y por cientos de



ellas) como “objetos” exteriores que se ofrecen a la sensoriedad, corpodreos,
tangibles.

Sin embargo, si sobre esta base usted incluyera, digamos E/ Lago de los cisnes o
El Rey Lear, en la categoria de los fendmenos materiales, cometeria un error
teorico-filosofico de principio. La representacion teatral es precisamente una
representacion, en el mas exacto y preciso sentido de la palabra, en el sentido de
que en ella esta representado algo distinto, algin otro. ;Qué es? ;Los procesos
neurofisiologicos cerebrales” que alguna vez tuvieron lugar en las cabezas de P.
I. Chaikovski y W. Shakespeare? ;Los “estados siquicos efimeros de la
personalidad individual” o de las “personalidades” del director y los actores? ;O
tal vez algo mas esencial?

Hegel responderia a esta cuestion del siguiente modo: el “contenido sustancial de
la época”, es decir, la formacién espiritual en su determinacion esencial. Y tal
respuesta, a pesar de todo el idealismo que descansa en su fundamento, seria
mucho més verdadera, profunda y, lo que es mas importante, mds cercana a la
concepcion materialista de la naturaleza de los fendmenos peculiares a los
cuales nos hemos referido aqui, sobre las cosas en cuyo cuerpo esta
tangiblemente representado, “un otro” distinto de lo que ellas mismas son. ;Qué
es? ;Qué es este “algo” representado en el cuerpo sensorialmente perceptible de
otra cosa (hecho, proceso, etc.)?

Desde el punto de vista del materialismo consecuente, este “algo” puede ser
solamente otro objeto material, pues, en general, en el mundo no hay ni puede
haber otra cosa que materia en movimiento, que el conjunto infinito de cuerpos,
hechos, procesos y estados materiales.

Por idealidad o lo ideal, el materialismo esta obligado a entender aquella
correlacion muy peculiar y estrictamente establecida entre dos (por lo menos)
objetos materiales (procesos, cosas, hechos, estados) en cuyo interior un cuerpo
material, sin dejar de ser lo que es, asume el papel de representante de otro
cuerpo, o mas exactamente, de la naturaleza universal de ese objeto, de su forma
y regularidad, que se mantienen invariantes en todos sus cambios, en todas sus
modificaciones empiricas.

Sin dudas, /o ideal, comprendido como forma y ley de existencia y cambio de
multiples fendémenos dados al hombre de forma sensorial-empirica, en su “forma
pura” solo se expresa y fija en las formas historicamente establecidas de la
cultura espiritual, en las formas socialmente significativas de su expresion (de su
“existencia”) y no en la forma de “estados efimeros” de la ppsiquis del individuo
aislado”, independientemente de como éstos se conciban posteriormente: a la

ESCUELA DE CUADROS -5

manera espiritualista incorpérea de Descartes o Fichte, o bien a la manera
burdamente fisica, como “cerebro”, propia de Cabannis, Biichner y Moleschott.

Precisamente esta esfera de fendmenos -el mundo de la cultura espiritual,
colectivamente creado por los hombres, el mundo internamente organizado y
desmembrado de las representaciones universales de los hombres sobre el
mundo “real”, histéricamente establecidas y socialmente cristalizadas
(legitimadas)- se contrapone a la psiquis individual como un mundo muy
peculiar, como el “mundo ideal en general”, como el mundo “idealizado”.

Comprendido de tal forma, “lo ideal” no puede ser representado ya simplemente
como psiquis individual repetida muchas veces, en tanto “constituye” una
realidad peculiar “sensoreo-suprasensorial” en cuyo seno se observan muchas
cosas que en cada psiquis individual tomada aisladamente, no existen, ni pueden
existir. El gran paso de avance dado por la filosofia clasica alemana en el
esclarecimiento cientifico de la naturaleza de la “idealidad” (en su real
contraposicion de principio a todo lo material, incluyendo el 6rgano material del
cuerpo humano con cuya ayuda se “idealiza” el mundo real, o sea, el cerebro,
localizado en la cabeza del hombre), esta vinculado precisamente al hecho de
que, por primera vez después de Platon, la “idealidad” dejo de comprenderse de
forma sicologicamente estrecha, tal y como ocurrié en el empirismo inglés, a la
comprension de que lo ideal en general no puede ser reducido en modo alguno a
una simple suma de los “estados siquicos de las personas individuales” y por esta
via, interpretado meramente como una simple denominacioén colectora de esos
“estados”.

Esta idea fue expresada com mucha precision por Hegel, para quien “el espiritu
en general” (en la dimensidon integra de este concepto, como “espiritu universal”,
como ‘“‘espiritu objetivo”, con tanta mds razon, como “espiritu absoluto”) no
puede ser representado ni comprendido en caso alguno como “alma singular”,
muchas veces repetida, es decir, como “psiquis”. Y si el problema de la
“idealidad en general” coincide con el problema de “lo espiritual en general”, “lo
espiritual” (o sea. “lo ideal”) se contrapone en general a “lo natural”, no como se
contrapone, “alma individual” a “todo lo restante” sino como una realidad mucho
mas solida y estable que se mantiene a pesar de que las almas individuales
surgen y desaparecen, dejando en ocasiones su huella en ella y, en otras, sin
dejarla, sin haberse aproximado siquiera a la “idealidad, el “espiritu”.

Por eso, Hegel vio el mérito de Platon ante la filosofia en que en su obra “la
realidad del espiritu, por cuanto éste se contrapone a la naturaleza, fue
representada en su verdad suprema, fue representada precisamente como



organizacion de cierto Estado” y no como la organizacion de algin alma

individual, de la psiquis de una persona singular y, menos aun, del cerebro
individual.

(Advirtamos entre paréntesis que por “Estado”, tanto Hegel como Platon,
comprendian en este caso no solamente una determinada organizacion politico-
juridica, no so6lo el Estado en el sentido contemporaneo de este término, sino en
general todo el conjunto de normas sociales que reglamentan la actividad vital
del individuo en sus manifestaciones domésticas, intelectuales, estéticas, en una
palabra, todo lo que compone la cultura peculiar de “cierta polis” o ciudad-
estado, de todo lo que hoy se llama cultura del pueblo en general, o su “cultura
espiritual” y en particular, las leyes de la vida de la polis dada en general. Es
precisamente acerca de las “leyes” en este sentido que reflexiona el Socrates
platonico. Esto es necesario tenerlo en cuenta si se quiere comprender
correctamente el alto sentido del concepto en que tiene Hegel esta idea de
Platon).

Mientras la cuestion de la relacion de “lo ideal” con “lo real” se comprende en
forma estrechamente sicofisiologista, como cuestion sobre la relacion del alma
individual y sus estados con “todo lo restante”, no podra, simplemente, ser
correcta y exactamente formulada y, menos atn, resuelta.

El problema consiste en que, en las filas de “todo lo restante”. o sea, de /o
material, de lo real, se incluira automaticamente otra “alma” individual, mas atn
todo el conjunto de tales “almas”, organizado en una cierta formacion espiritual
unica: la cultura espiritual de un pueblo dado, del Estado o de toda una época, la
cual, en caso alguno, ni siquiera minimamente, puede ser comprendida en
calidad de “alma” singular muchas veces repetida. En este caso, es evidente que
el “todo” no se reduce a la suma de sus “partes componentes, no es simplemente
la repeticion de las partes componentes”. La forma sutil de una iglesia gotica en
nada se parece a la forma del ladrillo, de cuyo conjunto esta constituida: algo
similar ocurre en el caso que nos ocupa.

Por otra parte a ningin alma individual puede presentarse directamente otra alma
como “lo ideal”; una sélo se contrapone a la otra como el conjunto de sus
manifestaciones corpéreas tangibles, inmediatamente materiales, aunque sea en
forma de gestos, mimica, palabra o actos, o, nuestro tiempo, en la forma de los
dibujos de los oscilogramas que representan graficamente electroquimica del
cerebro. Pero esto no es “lo ideal”, sino su expresion corpdrea exterior, su
“proyeccion”, por asi decirlo, sobre la materia, algo “material”. Y lo ideal
propiamente, de acuerdo a esta representacion, existe como tal solo en la intros-

"G. W. F. Hegel. Obras, t. X, p. 200 (en tuso).

ESCUELA DE CUADROS - 6

peccidn, solo en la auto-observacion del “alma singular”, so6lo como estado
siquico intimo de una persona Unica, y precisamente de “mi estado siquico.
Justamente por esta razon, para el empirismo en general resulta fatal y, por
principio, irresoluble, el famoso problema del “otro yo”: “;existe éste en
general?”. Por esta causa, el empirismo consecuente no puede hasta el dia de hoy
salir sin tropiezos del callejon sin salida del solipsismo y esta obligado a adoptar
esta tonta postura filosofica en calidad de principio conscientemente establecido.
Tal es el caso del “solipsismo metodolégico” de Rudolf Carnap y de sus
seguidores, incluso de algunos que no lo declaran tan abiertamente.

Por eso, el empirismo consecuentemente realizado en nuestros dias (es decir, el
neopositivismo) ha declarado que la cuestion de la relacion entre lo ideal en
general con lo material en general, es decir, la cuestion formulada de la tnica
manera culta posible, es un “seudoproblema”. En efecto, sobre la base inestable
de “los estados siquicos de la personalidad individual”, esta cuestion no puede
nunca ser planteada de forma minimamente racional... A partir de tales
supuestos, resulta imposible el propio concepto de lo “ideal en general” (como el
de “lo material en general”), razon por la cual se considera un “seudoconcepto”,
un concepto sin “lo denotado”, sin objeto, una ficcion tedrica, un espejismo
cientificamente indeterminable o, en el mejor de los casos, una hipotesis
tolerable, un “giro verbal” tradicional o un “modus del lenguaje”...

Por esta via, el término “lo ideal” (asi como el término “lo material) se ve
privado del méas minimo contenido teodrico delineado con precision. Deja de ser
la designacion de una esfera (circulo) determinado de fenomenos y resulta
aplicable a cualquier fenomeno del cual “tomemos conciencia” o sea “psiqui-
camente experimentado”, sea visto, escuchado, tocado, degustado u olfateado
por nosotros... Pero entonces estaremos en el derecho de llamarle “material” a
“cualquier fenomeno”, si “tenemos en cuenta” que /o vemos precisamente como
otredad con repecto a nosotros y a nuestros estados siquicos, que lo percibimos
como “algo diferente de nosotros mismos”. Desde este punto de vista, ningin
fenomeno “por si mismo”, es decir, independientemente de lo que nosotros
“tenemos en cuenta” puede ser vinculado a una u otra categoria. Cualquier
fendmeno resulta, “en una relacion, ideal y, en otra, material”, “en un sentido,
material y, en otro sentido, ideal”.

Esto tiene que ver, ante todo, con la conciencia en todas sus manifestaciones.
Ella puede ser ideal o material . Todo depende del punto de vista en que
miramos. En un sentido y relacion es ideal y en otro sentido y relacion es
material.

Escuchemos a uno de los mas activos adeptos de este punto de vista:



La conciencia es ideal por su forma y por su contenido si se tiene en
cuenta, en primer lugar, su forma siquica, correlacionada con el
contenido cognoscitivo (reflejado), con el contenido del mundo material
como objeto de reflejo y, en segundo lugar, el contenido concientizado
de la conciencia... La conciencia es material por su forma y por su
contenido, si se tiene en cuenta otro par, a partir de las comparaciones
que acabamos de apuntar. Pero, ademas la conciencia es material por su
forma e ideal por su contenido si se tiene en cuenta, en particular, la
correlacion entre la forma material (en el sentido de los procesos
neurofisiologicos) y el contenido siquico (en el sentido del “mundo
interior” del sujeto)...

De tal modo, todo depende de lo que se comprende en uno u otro caso por
“forma” y por “contenido”. En correspondencia con ello, cambia la significacion
de “lo ideal” y de lo material”.

En esta interpretacion los conceptos de “lo ideal” y de “lo material” dejan de ser
categorias teoricas que expresan dos categorias estrictamente determinadas de
fenomenos objetivamente diferenciados 'y devienen simples palabrejas: al
utilizarlas, cada cual puede “tener en cuenta” lo uno o lo otro, en dependencia de
las circunstancias y de “lo que se entienda” por ellas. Claro estd que si con la
palabra “conciencia” se designa no la conciencia como tal, sino los procesos
neurofisiologicos, la conciencia se presenta como’material”. Y si por “proceso
neurofisioldgicos” se entiende “conciencia”, dichos procesos deberan ser
designados como fendmenos enteramente ideales

Es muy simple. Si por el término “lo ideal” se tiene en cuenta “lo material”,
entonces... se obtiene lo mismo que, si por el término “lo material” se comienza a
“tener en cuenta” lo ideal... Si lo primero es cierto, lo segundo también. S6lo que
este juego de las palabras no puede en modo alguno llamarse dialéctica, mucho
menos, dialéctica materialista. No debe olvidarse que “lo ideal” y lo material” no
son simples “términos” a los cuales puede asignarseles significados directamente
opuestos, sino categorias de fendémenos contrapuestos por principio, categorias
exacta y objetivamente determinadas en la filosofia cientifica, y que llamar a la
conciencia “material”, significa escamotear ilicitamente las fronteras entre lo uno
y lo otro, entre el materialismo y el idealismo. Esto fue especialmente subrayado
por V.I. Lenin.

El problema real de la mutua conversion de “lo ideal” y lo “material” que se
realiza en el curso del proceso real de la misma conversion, cuya investigacion
V.I. Lenin consideraba muy importante, es aqui sofisticamente sustituido por un

#S. L Narskii. Op. cit., p. 74.

ESCUELA DE CUADROS -7

problema verbal que, naturalmente, se resuelve con puras magias verbales,
llamando “ideal” en un caso a lo que en otro se llama “material” y viceversa.

La solucion materialista real del problema en su formulacién concreta (ya
esbozada por Hegel) fue encontrada, como es sabido, por Marx, quien “tenia en
cuenta” el proceso completamente real de la actividad vital especificamente
humana. Se trata del proceso, en cuyo decursar, la actividad vital material del
hombre social comienza a producir no s6lo un producto material, sino también
un producto ideal, comienza a realizar el acto de la idealizacion de la realidad (el
proceso de conversion de lo material en ideal), para que luego, una vez surgido,
“lo ideal” devenga importante componente de la actividad vital material del
hombre social y comience a tener lugar un proceso opuesto, el de la
materializacion (objetivacion, cosificacion, “encarnacion”) de lo ideal.

Estos dos procesos realmente opuestos entre si se cierran, finalmente
conformando ciclos expresados con mayor o menor precision en los que el final
de un proceso deviene inicio del otro, opuesto a ¢él, lo cual conduce, por ultimo, a
un movimiento en forma de espiral con todas las consecuencias dialécticas que
de ello se derivan.

Es muy importante sefialar que el proceso de conversion de lo material en ideal y
viceversa, proceso que se cierra constantemente “en si mismo”, en nuevos y
nuevos ciclos de la espiral, es un proceso especifico de la actividad vital
sociohistorica del hombre. Ese proceso no es inherente a la actividad vital de los
animales y, por eso, no puede hablarse seriamente sobre el problema de “lo
ideal” con relacion a ellos, por muy desarrollados que sean. Sin embargo, es
evidente que los animales altamente desarrollados poseen psiquis, forma siquica
de reflejo del mundo circundante y, por consiguiente, quien lo desee puede
adjudicar “lo ideal” al animal. S6lo que, en tal caso, por “lo ideal” se
sobreentenderia /o siquico en general y no solamente la forma peculiar propia de
la psiquis del hombre, del “espiritu” humano social de la cabeza humana.

Entre tanto, C. Marx habla precisamente del hombre, y s6lo de ¢€l, y por “lo
ideal” no comprende lo siquico en general, sino una configuraciéon suya muy
concreta; la forma de la psiquis humana social. Lo ideal para Marx “no es otra
cosa que lo material, transpuesto en la cabeza humana y transformado en ella”.

Es necesario acotar especialmente que esta tesis cardinal para la comprension de
la posicion de Marx puede ser correctamente comprendida s6lo con la condicion
de que “se tenga en cuenta” que fue expresada en el contexto de la polémica con
la interpretacion hegeliana de “lo ideal” y que fuera de este contexto
estrictamente delimitado, pierde su contenido concreto.



Si se pierde de vista este contexto, o sea, la esencia de la diferencia de principio
entre la interrelacion marxista y hegeliana de “lo ideal” y se convierte la
proposicion de Marx en una definicion del concepto de “lo ideal”, entonces
dicha proposicion pierde su contenido concreto real y adquiere un sentido
completamente diferente, es decir, se interpretaba de forma completamente
erronea.

Frecuentemente, esta tesis se comprende (se interpreta) en el espiritu del
materialismo vulgar y, en tal caso, es natural que “la cabeza del hombre” a la que
se refiere Marx, se entiende como el 6rgano corporal anatdmico-fisioldgico de la
especie particular “homo-sapiens”, o sea, como el conjunto de fendémenos
completamente materiales localizados bajo la boveda craneana del individuo
aislado. A partir de aqui, lo demas se desprende automaticamente. La posibilidad
formal de tal interpretacion fue expresada y rechazada ya por Todor Pavlov:

A veces, se le trata [a lo ideal -Evald Iliénkov] behavioristicamente, de
modo tal que la transposicion y la transformacion se toman en el sentido
de procesos puramente fisiologicos o de otros procesos materiales. Esta
interpretacion permite vincular también la tesis de Marx con la
estructura automatica y el funcionamiento de diferentes sistemas de
direccion, naturales o creados por el hombre. En este caso, lo siquico, la
conciencia, el pensamiento, sin hablar ya del pensazxmiento creador,
resultan conceptos innecesarios.’

Como consecuencia directa de tal interpretacion, “lo ideal” comienza a
explicarse en lo términos de la cibernética, de la teoria de la informacion y de
otras disciplinas fisico-matematicas y técnicas, comienza a representarse como
cierta variedad de “codigo”, como resultado de la “codificacion” y la
“decodificacidén”, de la transformacion de unas sefiales en otras, etc., etc. Es
natural que en los marcos de tal interpretacion de “lo ideal” comiencen a
incluirse muchos procesos y sucesos puramente materiales observables en los
bloques de las maquinas y aparatos electronicos y, finalmente, todos los
fenomenos puramente fisicos que, de una forma u otra, se vinculan con la
reaccion de un sistema material sobre otro, que provocan en este Gltimo ciertos
cambios puramente materiales.

En resumen, del concepto de “lo ideal” no queda ni la huella, y Todor Pavlov
acusa con todo derecho a este modo de razonamiento de dejar a un lado y sin
retorno posible al objeto mismo del que hablaba Marx, “lo ideal”, asi como de
abstraccionismo extrafio y de indeterminacion de las palabras empleadas.

? Todor Pavlov. “Informacioén, reflejo, creacion”, en: La teoria leninista del reflejo y la
ciencia, Moscu, 1966, pp.167-168.

ESCUELA DE CUADROS - 8

Tampoco ayudan en este caso términos como “isomorfismo”, “homomorfismo”,
“modelo neurodindmico”, y otros semejantes. Ninguno de ellos se refiere al
objeto en cuestion, a la categoria concreta de fenomenos que Marx designd con
el término “lo ideal”. Estos términos, sencillamente, tienen que ver con otra
cosa , en el mejor de los casos, con las premisas materiales, sin cuya existencia,
la “idealidad” como forma especifica del reflejo del mundo circundante en la
cabeza humana no hubiera podido surgir. Pero no tienen que ver con “lo ideal”
mismo, con el producto peculiar que se obtiene como resultado de la
“transposicion” y “transformacion” de lo material en la cabeza humana (y sélo
humana), con las formas especificas concretas en las que “lo material en general”
esta representado en este singular producto de la actividad Aumana.

Entre tanto, en la categoria de “lo ideal” correctamente comprendida se incluyen
precisamente aquellas y solo aquellas formas del reflejo que diferencian
especificamente al hombre del animal y que no son propias ni conocidas por el
animal, incluso por los que posean una actividad nerviosa superior y una psiquis
altamente desarrollada. Precisamente estas formas especificas de reflejo del
mundo circundante en la cabeza humana -y solamente ellas- son las que la
filosofia como ciencia siempre ha considerado con el nombre de formas
“ideales” de la actividad siquica; y, si ha conservado este término, es
precisamente para delimitarlos de las restantes formas de la realidad. En caso
contrario, esta palabra pierde en general su sentido cientifico concreto, su
significaciéon como categoria cientifica.

Aqui se presenta la misma situacion que tiene lugar con respecto al concepto
“trabajo”. Mientras la economia politica en la figura de sus clasicos se propuso
seriamente esclarecer el problema del valor, entendia inequivocamente por
“trabajo”, el trabajo humano. Cuando en cambio, la ciencia burguesa cay6 en
bancarrota y se enred6 definitivamente en contradicciones insolubles con respec-
to a este delicado problema, se vio obligada a privar de sentido los conceptos
fundamentales de la teoria laboral del valor. Entonces, conservando el término,
comenz6 a entender por “trabajo”, la actividad del burro que tira de una carreta,
la del viento que mueve las aspas del molino, la del vapor que acciona el piston
y, en general, la de todas las fuerzas de la naturaleza que el hombre pone a su
servicio en el proceso de “produccion del valor”... Desde este punto de vista, el
sol y el aire comienzan a producir “valor”, se equiparan al trabajo humano. Por
eso se considera que “no solamente el trabajo humano” y, ni siquiera
fundamentalmente €1, constituye la fuente de valor.

Lo mismo ocurre con la “idealidad”. No es casual que Marx retome el problema
de lo ideal precisamente en relacion con el problema del valor, de la forma de
valor. Estos problemas se presentan atados por un mismo nudo. No puede



desatarse uno, sin desatar el otro. Pues, como lo demuestra con indiscutible
evidencia el andlisis tedrico riguroso de sus peculiaridades, la forma de valor es
ideal en el mas estricto sentido de ese concepto y del término que lo expresa.

El problema radica en que la “forma de valor” puede ser adoptada por cualquier
objeto sensorialmente perceptible que satisfaga directa o indirectamente una
necesidad humana, por cualquier “valor de uso”. Se trata de una forma
directamente universal, completamente indiferente a cualquier material
sensorialmente perceptible en que se “encarne”, indiferente a su “materializa-
cion”. La forma de valor es absolutamente independiente de las peculiaridades
del “cuerpo natural” de la mercancia en la que se “aloja”, en cuya forma esta
representada, incluido el dinero, que, con su cuerpo especifico, no hace sino
expresar aquella realidad enigmatica. Esta permanece siempre como algo
diferente de cualquier cuerpo material, del cuerpo sensorialmente perceptible en
que se “encarga”, de cualquier realidad corpdrea.

Esta realidad mistica y enigmadtica no tiene un cuerpo material propio, y por ello,
puede facilmente cambiar una forma material de su encarnacion por otra,
manteniéndose en todas sus ‘“‘encarnaciones” y “metamorfosis” e, incluso,
aumentando su “cuerpo incorporeo”, rigiendo los destinos y los movimientos de
todos los cuerpos singulares en los cuales se ha alojado, en los que se
“materializa” temporalmente, incluyendo el cuerpo del hombre.

Literalmente, todas las caracteristicas que la filosofia tradicional y la teologia
adjudicaban al “alma” -la universalidad, la incorporeidad, la inatrapabilidad para
cualquier procedimiento fisico-quimico y la fuerza todopoderosa de conducir los
destinos de las cosas y de los hombres-, se presentan ante el pensamiento tedrico
como una realidad incontestable, fuerza de toda duda (incluso la de Descartes o
la de Hume) en la figura de las determinaciones de la forma del valor. Se trata de
la objetividad en el sentido de Kant, de Platon de Hegel.

Al abordar este problema, el materialismo metafisico, antidialéctico (jcuanto mas
el materialismo vulgar!), se coloca en una posicion francamente incdémoda,
revela su total incompetencia teérica y se enfrenta atado de pies y manos a un
dilema insoluble para él: o niegan la existencia de la realidad objetiva existente,
o se humillan ante Platon o ante Berkeley... ;Como salir del paso? Pues el
“valor” no es el “alma” de los curas y los tedlogos. Si el “alma” a duras penas
puede ser interpretada como la designacion mistico-clerical de un o6rgano
material del cuerpo humano (del cerebro), dificilmente podria admitirse una
explicacion semejante del “valor”, independientemente de los éxitos que se
obtengan en la investigacion cientifico-natural del trabajo del cerebro del
hombre.

ESCUELA DE CUADROS -9

La forma de valor en general es ideal. Y esto no significa en modo alguno que
exista solo en la conciencia, en el interior de la “cabeza humana” interpretada
fisiolégicamente, como fendmeno sicofisiologico, como fendomeno cerebral
neurodinamico de determinado tipo, aunque sea “de un tipo poco investigado”.
Esto seria, precisamente, una explicacion idealista acabada de la historia, una
interpretacion del proceso socio-histdrico y de su fase mercantil capitalista desde
el punto de vista de la variante mas tosca del idealismo, el idealismo fisiologico.

Nos gustaria formular una delicada pregunta a D. 1. Dubrovski y a N. S. Narski:
(por qué via ellos orientarian filos6ficamente a la economia politica que se
enfrenta al enigma de la forma ideal del valor si intentaran en este caso hacer
valer las virtudes de su concepcion de la “idealidad”, y legitimar su respuesta a la
interrogante “;qué es lo ideal y donde ha de buscarsele?”...

Claro estd que hablar sobre algo “ideal” alli donde no hay un hombre con su
“cabeza” humana es inaceptable y absurdo, no solo desde el punto de vista del
materialismo de Marx, sino de cualquier materialismo en general que tenga
conciencia de las palabras que emplea. Pero este no significa en absoluto que “lo
ideal” se encuentra en la cabeza”, en el espesor de la corteza cerebral, aunque sin
cerebro y sin cabeza no exista. Al teérico que no comprenda esta diferencia es
necesario recordarle el hecho indiscutible de que sin el hombre con su “cabeza
humana” no solamente no existe lo “ideal”, sino tampoco al conjunto de las
relaciones materiales de produccion, y ni siquiera las propias fuerzas
productivas.

Cuando el tedrico escribe un libro -con la pluma sobre el papel o con la ayuda de
la maquina de escribir- crea un producto ideal, a pesar de que su trabajo se fija
en forma de garabatos sensorialmente perceptibles, visibles sobre el papel. Se
trata, en este caso, de un trabajo espiritual y, en modo alguno, material. Cuando
el pintor dibuja un cuadro, crea una imagen y no el original. Cuando el ingeniero
dibuja un plano, no crea un producto material, sino realiza también un trabajo
espiritual y crea s6lo una maquina ideal y no real. Y la diferencia no consiste en
que la creacion de un producto material exige la aplicacion de fuerzas fisicas,
mientras que la creacion de un producto ideal exige la aplicacion de fuerzas
“espirituales”. Nada por el estilo. Cualquier escultor podria decirnos que tallar
una estatua de granito -crear una imagen escultorica-, es fisicamente mucho mas
dificil que tejer el lienzo o coser la levita. El director de una orquesta sinfonica
vierte tanto sudor como un agricultor.

LY acaso la creacion de un producto material no exige, del cerebro una tension
maxima de su individual tomada aisladamente, no existen, ni pueden existir.



Se trata sin embargo, de un mundo de representaciones, y no del mundo real
(material) tal y como existe antes, fuera e independientemente del hombre y de la
humanidad. Es el mundo ftal y como representado en la conciencia social
(colectiva) historicamente establecida e historicamente cambiante, en la “razén”
“colectiva” (impersonal), en las formas historicamente establecidas de expresion
de esa “razén”, en particular, en el lenguaje, en su arsenal terminologico, en los
esquemas gramaticales y sintacticos en correspondencia con los cuales se unen
las palabras. Pero no solamente en el lenguaje, sino también en las restantes
formas de expresion de las representaciones socialmente significativas,
incluyendo la representacion del ballet que, como es sabido, prescinde de un
texto verbal.

LY acaso la creacion de un producto material no exige del cerebro una tension
maxima de su conciencia y su voluntad?. La exige, y tanto mas cuanto menos
sentido personal tenga para €l, el proceso de trabajo y su producto. No obstante,
una categoria de hombres se ocupa solo del trabajo espiritual, que crea unica-
mente un producto ideal y modifica en exclusivo la conciencia social de los
hombres, y otra categoria de hombres crea un producto material,

por cuanto produce cambios en la esfera de su ser material.

De lo dicho se infiere cuan exacta y agudamente formulé V.I.Lenin la
comprension dialéctico materialista de las relaciones entre el pensamiento y el
cerebro. Piensa el hombre con ayuda del cerebro: esta es la formula leninista. No
el “cerebro”, como dicen y piensan los especialistas en fisiologia y cibernética
que improvisan sobre este tema. En este caso, la diferencia es de principio. En
efecto, el asunto radica en que no piensa el cerebro, sino el individuo con ayuda
del cerebro, el individuo inserto en la red de las relaciones sociales siempre
mediatizadas por cosas materiales creadas por el hombre para el hombre.

Pero el cerebro es solo el 6rgano material, anatdmico-fisiold gico de ese trabajo,
del trabajo del pensamiento, es decir del trabajo espiritual. El producto de este
trabajo especial es precisamente “lo ideal”, y no los cambios materiales que
tienen lugar en el interior del propio cerebro.

Esta relacion es idéntica a la que guardan entre si el hombre y su propia mano:
no trabaja la mano, sino el hombre con ayuda de la mano. El producto de su
trabajo no se encuentra en modo alguno “en la mano”, en su interior, sino en el
material de la naturaleza que es elaborado, o sea, se presenta como la forma de la
cosa fuera de la mano y no como la forma de la propia mano con sus cinco
dedos...

ESCUELA DE CUADROS - 10

Lo mismo ocurre en el caso que nos ocupa. Piensa el hombre con ayuda del
cerebro, pero el producto de este trabajo no son en absoluto los cambios
materiales en el sistema de “estructuras

cerebrales”, sino los cambios en el sistema de la cultura espiritual, en sus formas
y estructuras, el sistema de esquemas e imagenes del mundo exterior.

Por eso, al trazar un circulo o, digamos, una pirdmide (independientemente de si
se hace sobre el papel o solo en la imaginacién), el hombre puede investigar esta
imagen ideal geométrica como un producto peculiar, descubrir en ella nuevas y
nuevas propiedades, aunque no las convierta conscientemente en objeto de su
trabajo. Al hacerlo, no investiga las propiedades de su propio cerebro y los
cambios que en el ocurren, sino algo completamente diferente.

Lo “ideal” es el esquema de la actividad real objetual del hombre que concuerda
con la forma existente fuera de la cabeza, fuera del cerebro. Es precisamente un
esquema y no la propia realidad de carne y hueso. Sin embargo, inicamente por
ser un esquema (imagen) de la actividad real del hombre orientada a un fin, de la
actividad humana con las cosas del mundo exterior, puede ser representado y
examinado como un objeto peculiar, absolutamente independiente de la
constitucion del “cerebro” y de sus “estados” especificos, como el objeto de una
actividad especial (del trabajo espiritual, del pensamiento), dirigida a la
transformacion de la imagen de la cosa y no de la cosa misma que en esta imagen
esta representada. Esto es lo unico que diferencia la actividad puramente ideal de
la actividad directamente material.

Pensar que el matematico, al investigar las propiedades del cubo o de la esfera,
examina el esquema de los acontecimientos que transcurren en la cavidad de su
propio cerebro, significa situarse en las posiciones de la variante mas burda del
idealismo subjetivo, -el idealismo fisioldgico-, tanto en la comprension de lo
1deal, como de lo material.

En esto radica toda la diferencia. La misma diferencia que existe entre ser social
y conciencia social, entre “lo material” y “lo ideal”, que fue cientificamente
bosquejada por primera vez por Marx, Engels y Lenin y que, por ejemplo, no
pudo intuir siquiera A. A. Bogdanov, en cuya obra estas categorias se fusionaban
sobre la base de que ambas existen independientemente de la conciencia
individual, e igualmente se contraponen a ella como “formas de la experiencia
socialmente organizada”, como estereotipos universales completamente
impersonales e independientes de los caprichos de la psiquis individual.

Del hecho de que los estereotipos historicamente establecidos de la conciencia
social se imponen espontaneamente a la conciencia individual como una fuerza



exterior y la conforman a su imagen y semejanza, no puede en modo alguno
deducirse que dichos estereotipos sean formas materiales, formas del ser social.
Estos estereotipos son y siguen siendo formas de conciencia social, o sea, formas
enteramente ideales.

Los autores que criticamos, lo mismo que A.A.Bogdanov, no desean reconocer el
caracter ideal de estas formas, y las incluyen en la categoria de los fenomenos
materiales. Naturalmente, entre estos “fendomenos materiales” nuestros autores
cuentan las formas sintacticas y gramaticas del lenguaje, las normas juridicas de
reglamentacion de la voluntad individual por las instituciones estatales
especialmente establecidas para ello, y muchas, muchas otras cosas. Todas las
que no sean ‘“‘procesos neurodinamicos cerebrales de determinado tipo”. Todo,
excepto dichos procesos. Incluida, por supuesto, la forma de valor.

Ofrecemos al lector la posibilidad de juzgar en qué medida esta concepcion
puede ser vinculada con las proposiciones axiomaticas de la comprension
materialista de la historia y a cuales conclusiones nos conduciria en la tentativa
de comprender criticamente las antinomias del valor, las propiedades
enigmaticas de la mercancia, esta “cosa sensoreo-suprasensorial”...

De acuerdo con el “significado” que dio Marx al término “lo ideal”, la forma de
valor en general (y no solamente su forma dinero) es una forma ‘“puramente
ideal”. Esta afirmacion no se realiza sobre la base de que esta forma so6lo existe,
supuestamente, “en la conciencia”, en la cabeza del comerciante, sino
precisamente sobre una base inversa. El precio o forma dinero del valor, como
toda forma del valor en general, es ideal por el hecho de ser completamente
diferente de la forma corpdrea visible de la mercancia en la que estd
representada. Esta es la idea que desarrolla Marx en el capitulo “El dinero o la

circulacion mercancias”. '

Con otras palabras, la forma de valor es ideal a pesar de que existe fuera e
independientemente de la conciencia del hombre, en el espacio exterior a la
cabeza humana, en las cosas, o sea, en las mercancias mismas o, como lo expresa
Marx, a pesar de que existe solo en las cabezas de las mercancias. '

Esta acepcion de la palabra puede hacer retroceder bruscamente al lector
acostumbrado a la terminologia de las obras populares sobre el materialismo y
sobre la relaciéon de lo material con “lo ideal”. “Lo ideal”, es una realidad
completamente objetiva , de género peculiar, existente fuera de la cabeza
humana e independientemente de la conciencia y la voluntad de los hombres, una

1% Carlos Marx. El Capital, t. 1, Editorial de Ciencias Sociales, La Habana, 1973, p. 61.
" Idem.

ESCUELA DE CUADROS - 11

realidad invisible, sensorialmente imperceptible. Por esta razon, parece ser
solamente “lo pensado”, algo “suprasensorial”.

Es posible que un lector un poco mas erudito en la esfera de la filosofia sospeche
que, en este caso, Marx coquetea innecesariamente con el lenguaje hegeliano,
con la “tradicion semantica” que se vincula al nombre de Platon, Schelling y
Hegel, tipicos representantes del idealismo objetivo, o sea, con la concepcion
segun la cual “lo ideal” existe como un mundo peculiar fuera e
independientemente del hombre, como un mundo de esencias (“ideas”)
incorporeas. En el mejor de los casos, este lector acusard a Marx de haber
empleado indebidamente, “incorrectamente”, el término “lo ideal”, de haberse
dejado llevar por la “hipostasia” hegeliana de los fenomenos de la conciencia, asi
como de otros pecados mortales, inadmisibles para un materialista.

Sin embargo, el asunto no es tan simple. No se trata de un problema
terminologico. Pero por cuanto la terminologia juega un papel no poco
importante en la ciencia, Marx emplea el término “lo ideal” en un significado
proximo al hegeliano precisamente porque en ¢l se encierra un sentido mucho
mas profundo que en la comprension popular cuasi materialista de lo ideal como
fenomeno de la conciencia, como funcion pura del cerebro. La cuestion radica en
el hecho de que el idealismo inteligente (dialéctico), como el de Platon y Hegel,
estd en este punto mucho mas cerca de la verdad que el materialismo pupular,
superficial, vulgar (“estupido”, como lo llamé V.I.Lenin). En el sistema
hegeliano, aunque en forma invertida, se expresa el hecho de la conversion
dialéctica de lo ideal en material y viceversa, de cuya existencia no tiene la
menor noticia el materialismo “estipido”, atascado en la contradiccion burda, no
dialéctica, de lo ideal y lo material.

La comprensiéon popular de lo ideal no sospecha qué pérfidas trampas le tiende
en este caso la dialéctica de estas categorias. C.Marx, que pasoé la solida escuela
de la dialéctica hegeliana, no fue tan inocente como los materialistas
“populares”. Su materialismo fue enriquecido por los logros del pensamiento
filosofico que va de Kant a Hegel. Esto explica por qué, en la concepcion
hegeliana sobre la estructura ideal del mundo, existente fuera de la cabeza
humana (y fuera de la conciencia), Marx no vio simplemente una “tonteria
idealista”, una variante filos6fica de los cuentos religiosos sobre dios (que fue lo
que vio el materialismo antidialéctico en la comprension hegeliana de lo ideal),
sino una descripcion idealistamente invertida en la relacion real del “espiritu con
la naturaleza”, de “lo ideal con lo material”, del “pensamiento con el ser”. Esto
se vio reflejado en la terminologia.



Esta circunstancia nos obliga a esbozar brevemente la historia del término “lo
ideal” en el curso del desarrollo de la filosofia clasica alemana de Kant a Hegel y
a esclarecer la moraleja que de ella dedujo el materialista inteligente (o sea,
dialéctico) C.Marx.

Todo comienza cuando el fundador de la filosofia clasica alemana I.Kant adopto
en calidad de punto de partida justamente la interpretacion “popular” de los
conceptos de “lo ideal” y de “lo real”, sin sospechar siquiera las trampas que, al
hacerlo, se tendia a si mismo.

El autor de la “Critica de la razén pura” esclarece su comprension de esta
diferencia con el famoso ejemplo de los “taleros”: “una cosa es tener cien taleros
en el bolsillo y otra distinta es tenerlos solamente en la conciencia, s6lo en la
imaginacion, en los suefios, con otras palabras, s6lo como taleros ideales”.

Este ejemplo juega en Kant un papel muy importante, constituye uno de los
argumentos contra la llamada “prueba ontoldégica de la existencia de dios”: a
partir de la existencia del objeto en la conciencia, no se puede deducir su
existencia fuera de la conciencia. Dios existe en la conciencia de los hombres,
pero de ello no se deduce en absoluto su existencia fuera de la conciencia. Pues
no son pocos las cosas que puedan encontrarse en la conciencia de los hombres.
Hay en ella centauros y brujas, fantasmas y dragones con siete cabezas.

En calidad de fendmenos de la conciencia (de “fendmenos ideales”) existen en
efecto demonios verdes, aunque cada vecino sobrio sabe perfectamente que en
realidad no existen fuera de la conciencia del alcohdlico embriagado y que lo que
éste toma por tales son objetos completamente distintos, que no se parecen en
nada a ellos.

Kant no pudo tener idea de la trampa que se habia tendido a si mismo con el
imprudente ejemplo de los tadleros “reales”. En un pais vecino, donde no
estuviesen en curso los taleros, sino los rublos o los francos, le hubiesen
explicado popularmente que en su bolsillo no hay “taleros reales”, sino, simple y
llanamente, signos representativos estampados en el papel, de curso obligatorio
solo en el imperio prusiano. En efecto, si llamamos “real” a todo lo que ha tenido
el honor de ser confirmado por las leyes del rey prusiano y esta garantizado por
su firma y su cufio, y a todo lo restante se le considera fantasias de otro mundo,
entonces el ejemplo de Kant demuestra lo que éste se proponia demostrar. Pero
en los marcos de una representacion mas amplia de “lo real” y “lo ideal”, el
ejemplo de Kant demuestra precisamente lo contario: no niega, sino confirma la
“prueba ontologica de la existencia de dios” que Kant considera un modelo
tipico de conclusion erronea de la existencia del original fuera de la conciencia a
partir de la existencia de la imagen en la conciencia.

ESCUELA DE CUADROS - 12

“Por el contrario, el ejemplo aducido por Kant podria tan sélo reforzar la
demostracion ontoldgica” -escribe Marx, quien adopta con relacion a dios una
posicion ateista mucho mas radical que Kant. De hecho, “los taleros reales tienen
la misma existencia que los dioses imaginarios. ;Acaso el talero real existe en
alguna parte que no sea la representacion general, o con mas exactitud, la
representacion social de los hombres? Llévese dinero de papel a un pais donde el
papel no se emplee con este uso y todos se reiran de tal representacion
subjetiva.”"?

El reproche contra Kant formulado aqui no tiene su raiz, claro estd, en el deseo
de modificar a la manera hegeliana la significacion de los términos “lo ideal” y
“lo real”, sino en la comprension del hecho de que el sistema filoséfico que
considera “real” todo lo que el hombre percibe como una cosa existente fuera de
la propia conciencia e “ideal”, todo lo que como tal no se percibe, resulta incapaz
de diferenciar criticamente las ilusiones y errores fundamentales del género
humano.

En efecto, los taleros reales en nada se diferencian de los dioses de las religiones
primitivas , de los toscos fetiches del salvaje, que reverencia (jprecisamente
como a dioses!) troncos de arboles, pedazos de piedra, idolos de bronce o
cualquier objeto exterior semejante. El salvaje no considera el objeto de su
adoracion como un simbolo de dios, sino que para ¢l este objeto, con toda su
tosca corporeidad sensorialmente perceptible, es el propio dios, y en modo
alguno su “representacion”. Y he aqui que esta conciencia religiosa toscamente
fetichista adquiere realmente, con el ejemplo de los taleros de Kant, un
argumento a su favor.

Para una anciana creyente, Ilia el profeta existe en la realidad justamente porque
ella lo ve en el reldmpago y lo oye en el trueno. Es precisamente a Ilia el profeta
a quien percibe, y no su simbolo o, con mas propiedad, percibe el relampago y el
trueno como llia el profeta y no como un simbolo suyo. En el rayo y el trueno
ella percibe su actuacion real, las formas reales en que este personaje se presenta
a los sentidos.

El fetichismo consiste en que el objeto, en toda su tosca corporeidad, en su forma
inmediatamente perceptible, se le adjudican propiedades que, de hecho, no le
pertenecen y nada tienen en comiin con su configuracion exterior. Cuando este
objeto (un tronco de arbol, una piedra, un pedazo de bronce, etc.) deja de
considerarse como “el mismo dios” y se convierte en “signo exterior” suyo, es
decir, no se percibe ya como sujeto directo de las acciones que se le adjudican,
sino s6lo como un signo recordatorio que apunta a otra realidad, s6lo como un

12 Carlos Marx y Federico Engels. De las obras tempranas, Mosct, 1956, p. 98 (en ruso).



simbolo de esa otra realidad, de un sujeto completamente diferente por su
exterior, la conciencia da un paso de avance en el camino de la inteleccion de la
esencia del asunto.

Por eso, el propio Kant (y también Hegel, que en este punto estd de acuerdo con
¢l), considera la version protestante de la cristiandad como un nivel superior en
el desarrollo de la conciencia religiosa respecto al catolicismo arcaico, que
realmente se ha alejado del primitivo fetichismo de la idolatria. Pues el catolico
se diferencia del protestante justamente en que percibe todo lo representado en
los iconos y escritos biblicos en forma literal, como representacion exacta de los
hechos que han tenidos lugar en el mundo exterior (de dios como un anciano
bondadoso con barbas y una aureola brillante sobre la calva, del nacimiento de
Eva como transformacion real de la costilla de Adan, en un ser humano, etc.). El
protestante, que ve en tal interpretacion una expresion de idolatria, interpreta
estos acontecimientos como alegorias, como pardbolas, que tienen un sentido
interior puramente ideal, un sentido puramente moral.

Los hegelianos reprochaban a Kant que el ejemplo de los taleros le hacian el
juego a la idolatria catdlica, y resultaba contrario a sus propias simpatias y
posiciones protestantes, pues los taleros exteriores (los que se guardan en el
bolsillo) son s6lo signos o simbolos de “lo general o, mejor, de la representacion
social de los hombres”, representantes (formas de expresion, de encarnacidén
exterior) del espiritu, exactamente igual que los iconos que cuelgan de la pared,
los cuales, a pesar de toda su realidad sensorialmente perceptible, son sélo
imagenes de la autoconciencia del hombre social, del espiritu humano. En esen-
cia, son enteramente ideales, aunque tengan una existencia corpérea, material, y
se encuentren, naturalmente, fuera de la cabeza del hombre, fuera de la
conciencia del individuo, fuera de la psiquis humana con sus mecanismos
trascendentales.

Los dioses y los taleros son fenomenos de un mismo orden. Asi lo constataban
Hegel y los hegelianos. Con ello, el problema de “lo ideal” y de su relacion con
el mundo real, material, fue planteado en otro plano de examen, diferente al del
kantismo; fue vinculado al conocido problema de la “enajenacion”, a la cuestion
de la “objetivacion” y la “desobjetivacion”, de la “apropiacion inversa” por el
hombre de los objetos creados por él mismo y convertidos, por la fuerza de
misteriosos procesos, en mundo de formaciones objetivas no s6lo exteriores al
hombre, sino también hostiles a él.

De aqui se obtiene la siguiente comprension del tema propuesto por Kant. “Las
demostraciones de la existencia de dios no representan otra cosa que tautologias
vacias. Por ejemplo, la demostracion ontolégica se reduce a lo siguiente:

ESCUELA DE CUADROS - 13

“Aquello que yo me represento realmente es para ni una representacion real”.
Esta representacion actia sobre mi y, en este sentido, todos los dioses, tanto los
paganos como los cristianos, poseen existencia real. ;Acaso no dominaban el
antiguo Moloch? ; Acaso Apolonio de Delfos no fue una fuerza real en la vida de
los griegos? En este caso, incluso la critica de Kant no puede lograr nada. Si
alguien se imagina que posee cientos de taleros, si esta idea no es para €l una
representacion arbitraria y subjetiva, si €l cree en ella, entonces para él estos
taleros imaginados tienen la misma significacidon que los reales . Por ejemplo,
puede contraer deudas sobre la base de su fantasia, actuar como ha actuado toda
la humanidad al endeudarse a costa de sus dioses.”"

En esta forma de plantear la cuestion, la categoria de /o ideal adquiere un sentido
y un significado sustancialmente distintos de los que tenia en el 1éxico de Kant.
Ello no es consecuencia de un capricho terminoldgico de Hegel y de los
hegelianos; antes bien, constituye la expresion de una circunstancia evidente: el
hecho de que la conciencia social no es simplemente la repeticion multiple de la
conciencia individual, del mismo modo que el organismo social en general no es
la repeticion multiple del organismo social del individuo humano. La conciencia
social es el sistema historicamente establecido y en desarrollo de las “repre-
sentaciones objetivas” completamente independientes de los caprichos de la
conciencia y la voluntad individuales, el sistema de las formas y esquemas del
“espiritu objetivo”, de la “razén colectiva” de la humanidad (y, de modo
inmediato, del “pueblo”, con su peculiar cultura espiritual). Se incluyen aqui
desde las normas morales generales que regulan la vida de los hombres, las
ordenanzas juridicas, las formas de la organizacion politico-estatal, los esquemas
rituales legitimados de la actividad humana en todas sus esferas, las reglas de
vida obligatorias para todos, los férreos reglamentos gremiales, etc., etc., hasta
las estructuras sintactico-gramaticales y las normativas logicas del razonamiento.

Todas estas formas y esquemas estructurales de la conciencia social se
contraponen inequivocamente a la conciencia y a la voluntad individual como
una realidad peculiar internamente organizada, como formas completamente
externas que las determinan. Los hechos son testarudos, y he aqui que cada
individuo, desde su infancia, se ve obligado a tomar en consideraciéon con mucho
mas cuidado las exigencias y limitaciones expresadas y legitimadas en ellas por
la tradicion que el aspecto de las “cosas” y situaciones exteriores y que los
impulsos, deseos y necesidades de su propio cuerpo singular.

Es igualmente evidente que, en la conciencia individual, todas estas formas que
se le imponen desde el exterior no se presentan con esquemas psicologicos

13 Idem, pp. 97-98.



trascendentales “innatos” y, ni siquiera, como tendencias instinctivas. Estos
esquemas y formas se asimilan en el curso de la educacién, la formaciéon y la
reeducacion, o sea, en el curso de la incorporacion del individuo a la cultura
espiritual existente antes, fuera e independientemente de él. No se trata de
formas inmanentes del trabajo de la psiquis individual, sino de formas asimiladas
por el individuo a partir de “otro sujeto” exterior a él.

Es por ello que, en opinion de Hegel, la superioridad de la doctrina de Platon
consiste en que en ella la cuestion de la relacion del “espiritu” con la
“naturaleza” fue planteada por primera vez sobre la base de la investigacion de la
relacion del “mundo universal”, es decir, sociocolectivo, de las ideas con el
“mundo de las cosas”, y no sobre la base endeble de la relacion del “alma
individual” con “todo lo demas”.

Por eso, con Platén comienza la tradicion que considera el mundo de las ideas
(de aqui proviene, propiamente, el concepto de “mundo ideal””) como un mundo
de leyes, reglas y esquemas, estable y organizado internamente, en
correspondencia con el cual se realiza la actividad psiquica de cada persona
aislada, del “alma individual”, como una “realidad objetiva” supranatural que se
contrapone a cada persona y le dicta imperiosamente el modo de comportamiento
en las situaciones particulares. El “Estado”, que conserva todo el sistema de la
cultura espiritual existente, todo el conjunto de derechos y obligaciones de cada
ciudadano, es, de modo inmediato, la “fuerza exterior” que determina la accion
el individuo.

Asi, en forma semimistica y semimitologica, fue constatado con precision el
hecho completamente real de la dependencia de la actividad psiquica (y no so6lo
de ella) del individuo aislado con respecto al sistema establecido de la cultura,
existente antes e independientemente de él, en cuyo nterior surge y transcurre la
“vida espiritual” de cada individuo, o sea, el funcionamiento de la cabeza
humana. La custiéon de la relacion de lo ideal con lo material se presenta aqui
como problema de la relacion de estas formas (esquemas, estereotipos) estables
de la cultura con el mundo de las “cosas singulares”, al que pertenecen no
solamente las “cosa exteriores”, sino también el mundo fisico del propio hombre.

Hablando con propiedad, solamente a partir de estos presupuestos surge la
necesidad de distinguir con precision la categoria de idealidad de la
representacion indiferenciada, difusa e indeterminada de la “psiquis” en general,
que puede, con igual éxito, ser interpretada como una funciéon completamente
corpérea del “alma” corporeamente comprendida, con independencia del 6rgano
al que, en particular, se le asigne esta funcion, sea el corazén, el rifion o el
cerebro. En caso contrario, la idealidad resulta una etiqueta verbal superflua vy,

ESCUELA DE CUADROS - 14

por esta razon, innecesaria, de /o psiquico. Asi se presentaban las cosas antes de
Platén. (El término idea se utilizaba -por ejemplo, en la obra de Demdcrito- para
designar una forma completamente material: el contorno geométrico de la
“cosa”, del cuerpo, que de forma igualmente corpérea se imprime en el hombre,
en la corporeidad de sus ojos. Esta acepcion de la palabra, caracteristica de la
fora primitiva e ingenua del materialismo, no es aceptable, por supuesto, para el
materialismo contemporaneo, que toma en consideracion la complejidad de las
interrelaciones de la psiquis individual con el “mundo de los objetos™.) Por ello,
en el léxico de la psicologia materialista contemporanea -y no sélo en la
filosofia-, la categoria de /o ideal o de la idealidad no caracteriza la psiquis en
general, sino so6lo un fendémeno determinado, evidentemente vinculado a la
psiquis, pero irreductible a ella.

La idealidad -escribe el conocido psicologo soviético S. L. Rubinstein-
caracteriza por excelencia la idea o la imagen en la medida en que ellas,
al objetivarse en la palabra e incluirse en el sistema del conocimiento
socialmente elaborado, que se presenta ante el individuo como una
“realidad objetiva”, adquieren por esta via una relativa independencia,
como si se separaran de la actividad siquica del individuo.'

Soélo desde este punto de vista, la categoria de “idealidad” deviene determinacion
concreta, de contenido, de cierta categoria de fendmenos, fija la forma del
proceso de reflejo de la realidad objetiva en la psiquis, socio-humana por su
origen y esencia, en la conciencia socio-humana, y deja de ser un sinénimo
superfluo e innecesario de la psiquis en general.

En relacion con el fragmento tomado del libro de S. L. Rubinstein, es preciso
acotar que la “imagen” no solo se objetiva en la palabra, y que no sélo en su
expresion verbal puede “incluirse en el sistema del conocimiento socialmente
elaborado”. Sin expresarse en palabras, en el lenguaje, en el idioma, la imagen
puede objetivarse muy bien (incluso mejor, de forma mas directa) en las
representaciones escultoricas, graficas, pictoricas, plasticas; en el modo ritual
habitual en que los hombres se relacionan entre si y con las cosas; en los graficos
y modelos; en objetos simbdlicos tales como los escudos, las banderas o las
formas de la ropa, los enseres y otras cosas por el estilo; en la decoracion de la
corte real y en la de los juguetes infantiles; en el dinero (incluyendo aqui barras
“reales” de hierro, las monedas de oro, los billetes de papel, los recibos, las letras
de cambio y las obligaciones crediticias).

La “idealidad” en general es, en el lenguaje histéricamente establecido de la
filosofia, la caracteristica de tales imagenes materialmente cristalizadas

'*S. L. Rubinstein. Ser y conciencia, Mosct, 1957. p. 41 (en ruso).



(objetivadas, cosificadas) de la cultura social humana, o sea, de los modos
histéricos de la actividad social del hombre, que se contraponen al individuo, a
su conciencia y su voluntad, como una “supranaturaleza”, como una “realidad
objetiva”, como un objeto peculiar comparable a la realidad material, que se
encuentra en el mismo espacio que ésta y que, precisamente por ello, es
totalmente confundida con ella.

Por esta causa, exclusivamente en interés de la exactitud terminolégica, es
absurdo utilizar esta determinacidon para designar los estados individuales de
psiquis de la persona singular en un momento dado. Pues estos ultimos, con
todos sus caprichos y variaciones individuales irrepetibles, estdn determinados
por la trampa practicamente infinita de los mas disimiles factores, incluidos los
estados efimeros del organismo y las particularidades de sus reacciones
bioquimicas (digamos, los fendmenos de alergia o daltonismo) y que, por ello, en
el plano de la cultura social humana, son puramente casuales.

Es justamente por ello que Kant hace referencia, por ejemplo, a la “idealidad del
espacio y el tiempo”, pero no a la “idealidad” de la sensacion de un peso dado
sobre el vientre o sobre los musculos de la mano; o bien se refiere a la
“idealidad” de la dependencia causa-efecto, pero no a la “idealidad” del hecho de
que la piedra se calienta bajo la accion de la luz solar (aunque de este hecho
también tomamos conciencia). La “idealidad” deviene aqui sinénimo del
“caracter trascendental” de las formas universales de la sensoriedad y del
entendimiento, o sea, de aquellos esquemas de la actividad cognoscitiva, propios
de cada “Yo0” que tienen un caracter impersonal, y revelan una fuerza coercitiva
con relacion a cualquier “Yo” particular (“empirico”). He aqui por qué el espacio
y el tiempo, la dependencia causal y la “belleza” son, para Kant, “ideales”, en
tanto que los estados de la psiquis vinculados a los estados fisicos irrepetibles y
efimeros del cuerpo individual, no los considera dignos de esta denominacion. Es
cierto que, segin vimos en el ejemplo los “taleros”, Kant no siempre se ajusta
estrictamente a este empleo de la palabra, no por negligencia (de ello es dificil
acusar a Kant), sino a causa de la “perfidia” dialéctica de los problemas que ¢él
mismo ha planteado. Pero a pesar de estas imprecisiones terminoldgicas, en su
obra comienza a esclarecerse el contenido dialéctico objetivo de las categorias,
contenido que tendrd una formulacion mucho mas adecuada en la escuela
hegeliana.

El problema es que Kant no logr6 superar la representacion sobre la “conciencia
social” (sobre el “espiritu universal”’) como repeticion multiple de la conciencia
individual. En su obra, en calidad de parametros “universales” del espiritu, se
presentan, de una u otra forma, los esquemas que, siendo propios de cada
conciencia singular, constituyen sus determinaciones impersonales e invariantes

ESCUELA DE CUADROS - 15

(por “lo universal” se entiende, en este caso, lo idéntico para cada singularidad y
lo general-abstracto “para todos”).

En la filosofia hegeliana, este problema es tratado de forma sustancialmente
diferente. El organismo social (la “cultura” de un pueblo dado) no constituye en
modo alguno una abstraccion que expresa “lo igual” que puede observarse en la
composicion de la psiquis de cada persona particular, algo abstracto inherente a
cada individuo aislado, en un esquema sicologico-trascendental de la actividad
vital individual.

Hegel atn comprende las formas histéricamente establecidas y en desarrollo del
“espiritu universal” (el “espiritu del pueblo”, el “espiritu objetivo”), esquemas
estables en cuyos marcos transcurre la actividad siquica de cada individuo
particular. No obstante, estas formas no se consideran ya abstracciones formales,
“rasgos” generales abstractos presentes en cada persona por separado. Hegel
(tras Rousseau, con su diferencia entre la “voluntad general” y la voluntad
universal”) toma en cuenta el hecho evidente de que en las diversas confron-
taciones de las “voluntades individuales”, orientadas en diferentes direcciones,
se engendran y cristalizan algunos resultados que en modo alguno estan
contenidos en la composicion de cada una de estas “voluntades”, razon por la
cual la conciencia social como un cierto “todo” no se compone, como una pared
de ladrillos, de todo “lo igual” presente en cada una de las partes (de los “Yo0”
individuales, de las conciencias singulares).

Precisamente en este punto se abre el camino hacia la comprension de que todos
los esquemas que Kant defini6 como formas “trascendentales-innatas” del
trabajo de cada psiquis singular, como “mecanismos internos” aprioristicamente
presentes en ella, representan, en realidad, formas de la autoconciencia del
hombre social (entendido, segin la expresién de Marx, como el conjunto en
desarrollo historico de todas las relaciones sociales ) asimiladas por el individuo
desde afuera y que inicialmente se contraponen a €l como “esquemas” exteriores
del movimiento de la cultura, independientemente de su voluntad y su
conciencia.

Todas estas formas de organizacién de la actividad vital social humana (realizada
colectivamente), existentes antes, fuera e independientemente de la psiquis
individual, o sea, surgidas de modo completamente espontaneo, se fijan
materialmente de una manera u otra en el lenguaje, en las costumbres y normas
rituales legitimadas e, incluso, se presentan como la “organizacion de un Estado
determinado”, con todos sus atributos y 6rganos materiales de conservacion de
las formas tradicionales de vida, y se contraponen al individuo (al cuerpo fisico
del individuo con su cerebro, pulmones, corazén, manos y restantes 6rganos)



como un todo organizado “en si y para si”, como algo “ideal”, en cuyo interior
todas las cosas singulares reciben una significacién y juegan un papel diferente
del que tendrian “por si mismas”, es decir, fuera de ese todo. Justamente por ello,
la determinacion “ideal” de cualquier cosa o la determinacion de cualquier cosa
como momento “que se desvanece” en el movimiento del “mundo ideal”,
coincide para Hegel con el papel y la significacion de esta cosa en la cultura
socio-humana, en el contexto de la actividad vital humana socialmente
organizada, y no con la conciencia individual del hombre, que se concibe en este
caso como algo derivado del “espiritu universal”.

A pesar de todos los defectos de principio de la concepcion hegeliana, no es
dificil advertir cuan amplia y profunda es esta formulacion del problema en
comparacion con aquellas que denominan “ideal” todo lo que se encuentra “en la
conciencia de la persona individual” y llaman “real” o “material” todo lo que se
encuentra fuera de la conciencia del individuo aislado, aquello de lo cual un
individuo dado no toma conciencia aunque exista en la realidad, y, por esta via,
establecen una frontera infranqueable de principio entre “lo ideal” y “lo
material”, convirtiendo a éstos, por los siglos de los siglos, en “mundos
diferentes” no mediados, que no tienen entre si nada en comin. Esta claro que tal
delimitacion metafisica de “lo ideal” y “lo material” impide y hace inadmisible
examinarlos como contrarios. En este caso, se consideran solamente como
“diferentes”.

Hegel parte del hecho completamente evidente de que toda la grandiosa cultura
espiritual materialmente cristalizada del género humano, en cuyo interior y en
relacion con la cual el individuo adquiere autoconciencia, se presenta para su
conciencia, no como “lo ideal”, sino como “lo real” e, incluso, como “lo
toscamente material”. Ella se contrapone al individuo como el pensamiento de
las  generaciones precedentes, realizado (“cosificado”, “objetivado”,
“enajenado”) en la “materia” sensorialmente perceptible, en el lenguaje y en las
imagenes visualmente perceptibles, en los libros y en las estatuas, en la madera y
en el bronce, en las formas de los templos y de los instrumentos de trabajo, en las
construcciones de las maquinas y de las instituciones estatales, en los esquemas
de los sistemas cientificos y morales, etc. Todos estos objetos son “materiales”
por su existencia, por su “ser determinado”; pero, por su esencia, por su origen,
son “ideales”, en tanto en ellos estd encarnado el pensamiento colectivo de los
hombres, el “espiritu universal” de la humanidad.

En pocas palabras, en el concepto de “lo ideal”, Hegel incluye todo aquello que,
un siglo después, otro representante del idealismo en filosofia (aunque no se
reconocia a si mismo como idealista), A.A.Bogdanov, se designaria como la
“experiencia socialmente organizada” con sus esquemas, estandars, estereotipos,

ESCUELA DE CUADROS - 16

“algoritmos” estables, historicamente cristalizados. Lo comun para Hegel y
Bogdanov como idealistas, es la representacion de que este mundo de la
“experiencia socialmente organizada” es, para el individuo, el unico “objeto” que
¢l asimila y conoce, el tnico objeto con el cual se relaciona y tras el cual no se
oculta ninguna otra realidad mas profunda.

Es asi que el mundo existente antes, fuera e independientemente de la conciencia
y de la voluntad en general (o sea, no solo de la conciencia y la psiquis del
individuo, sino de la conciencia social y de la “voluntad” socialmente
organizada) por si mismo so6lo se toma en cuenta en esta concepcion por cuanto
ya ha encontrado expresion en las formas universales de la conciencia y de la
voluntad, por cuanto ya estd “idealizado”, ya ha sido asimilado por la
“experiencia”, ya esta representado en los esquemas y formas de la realizacion
de esta “experiencia”, ya esta incluido en ella.

Con este giro del pensamiento, caracteristico del idealismo en general (sea
platénico o berkeliano, hegeliano o de la variante carnapista-popperiana), el
mundo material real, existente antes, fuera e independiente de la “experiencia” y
de su expresion en las formas de esta “experiencia” (incluyendo el lenguaje), se
pierde tranquilamente de vista, y bajo el nombre de “mundo real” comienza a
figurar el mundo previamente idealizado, ya asimilado por los hombres, ya
conformado por su actividad, el mundo que conocen los hombres, tal y como se
representa en las formas existentes de su cultura, ya expresado (representado) en
las formas de la experiencia humana existente. Precisamente este mundo se
considera el unico sobre el cual, en general, puede hablarse articuladamente,
sobre el cual se puede “decir” algo intelegible.

Este secreto del idealismo se observa diafanamente en las consideraciones de
Hegel sobre la idealidad de los fendmenos naturales, en su representacion de la
naturaleza como un ser ideal en si mismo: aunque se habla directamente de los
fenomenos naturales, en realidad se tiene en cuenta su imagen en los conceptos y
términos de la fisica existente, contemporanea a Hegel, de la mecénica
newtoniana.

Por cuanto las masas se empujan y presionan unas a las otras y entre
ellas no existe un espacio vacio, solamente en este contacto comienza en
general la idealidad de la materia, y es interesante observar como
aparece este caracter interno de la materia, ya que siempre es interesante
ver la realizacion del concepto. '

'S G. W. F. Hegel. Obras, t. 11, p. 67.



Esta “realizacion del concepto” consiste para Hegel en que en el momento de
“contacto” (durante el choque), “existen dos puntos o atomos materiales en un
mismo punto o en identidad [...]”'° y esto significa que, su “ser en si” es un
“otro”. Pero “ser otro” sin perder su “mismidad”, significa poseer, ademas del
ser real, un ser ideal. En esto consiste el secreto de la “idealizacion hegeliana de
la materia”, de la “idealidad de la naturaleza”: en realidad, Hegel nos habla, no
de la naturaleza “en si misma”, sino solo y exclusivamente de la naturaleza tal y
como ella se ve en el espejo de la mecanica newtoniana, tal y como ella estd
representada en el sistema de una teoria fisica determinada, en el sistema de sus

definiciones, fijadas por su “lenguaje” historicamente establecido.

A propoésito, esta circunstancia explica la vitalidad de tal género de
“planteamientos semanticos”: de hecho, hablando de la naturaleza, estamos
obligados a emplear el lenguaje existente en las ciencias naturales, el “lenguaje
de la ciencia” con sus “significados” establecidos y comprensibles para todos. A
partir de aqui se desarrolla toda la sofistica del “positivismo l6gico” que
identifica con plena conciencia la naturaleza con el lenguaje en el que se habla y
se escribe sobre la naturaleza, asi como toda la complicada construccion de
Heidegger, de acuerdo con la cual, el “ser verdadero” aparece y existe solamente
“en el lenguaje”, vive, como en su “propia casa”, “en el lenguaje”, considerado
como su “esencia” secreta, su fuerza inmanente, su organizacion invisible, en
tanto que “fuera del lenguaje” simplemente no existe.

No es dificil ver que la principal dificultad y, por ende, el problema fundamental
de la filosofia, no consiste en diferenciar y contraponer todo lo que existe “en la
conciencia de un individuo particular” con todo lo que existe fuera de esa
conciencia individual (esto, practicamente, no es dificil hacerlo), sino en
delimitar el mundo de las representaciones colectivas, o sea, el mundo
socialmente organizado de la cultura espiritual con todos sus esquemas
universales estables y materialmente fijados de su estructura, de su organizacion,
con repecto al mundo real material, tal y como existe fuera y al margen de su
expresion en estas formas socialmente legitimadas de la “experiencia”, en las
formas objetivas del “espiritu”.

Es aqui y so6lo aqui donde la diferencia entre lo ideal y lo real (lo material)
adquiere un sentido cientifico serio, precisamente porque, en la practica, los
hombres confunden lo uno con lo otro, toman lo uno por lo otro con la misma
facilidad con que hacen pasar “lo deseado por lo real”, y todo lo que ellos
mismos han hecho y hacen con las cosas, por las formas de las cosas mismas. En
estos casos, la simple indicacion de que una cosa determinada y la forma de la

16 Idem.

ESCUELA DE CUADROS - 17

cosa existen fuera de la conciencia individual, y no dependen de la voluntad
individual, no resuelve aun la cuestion sobre la objetividad de aquellas en su
sentido materialista serio. Y viceversa, no todo, ni mucho menos, lo que los
hombres no saben, no concientizan, no perciben como forma de las cosas
exteriores, constituye fantasias, ficciones de la imaginacion, representaciones
que solo existen en sus cabezas. Precisamente por esta causa, el “hombre de
sentido comin”, a cuyas representaciones apela Kant con su ejemplo de los
taleros, cae con mayor frecuencia en la ilusion de tomar las representaciones
colectivamente aceptadas por la realidad objetiva, en tanto que la realidad
objetiva puesta al descubierto por la investigacion cientifica, le parece una
fantasia subjetiva existente solo en las cabezas de los “tedricos”. Precisamente el
“hombre de sentido comtin”, que veia diariamente como el sol sale por el oriente
y se pone por el occidente, se escandalizd con el sistema de Copérnico y lo
consider6 una invencion sacrilega que contradice los ‘“hechos evidentes”.
Exactamente igual le ocurre al pancista que gravita en la érbita de las relaciones
monetario-mercantiles, para quien el dinero es, de hecho, la més material de las
cosas existentes, en tanto que el valor, que encuentra en aquél su expresion
exterior, es so0lo una abstraccion existente en la cabeza del tedrico de manera
exclusivamente ideal.

Precisamente por ello, el materialismo serio no podia consistir (y no podia ser
expresado) en la definicion de lo ideal como algo que existe en la conciencia del
individuo aislado, ni de lo material como lo que existe fuera de esa conciencia ,
como forma sensorialmente percibida de la cosa exterior, como su forma real
corpdrea. La frontera entre lo uno y lo otro, entre lo material y lo ideal, entre “la
cosa en si” y su representacion en la conciencia social, no podia ser trazada ya
por esta linea. En este caso el materialismo resultaba completamente impotente
frente a la “pérfida” dialéctica que descubrio Hegel en las relaciones entre lo
material y lo ideal (en particular, en los fenémenos del fetichismo de cualquier
género, comenzando por el religioso y terminando por el mercantil, incluido el
fetichismo de la palabra, del lenguaje, del simbolo, del signo).

En realidad, tanto el icono y la moneda de oro como cualquier palabra (término o
conjunciéon de términos) son, ante todo, “cosas” existentes fuera de la conciencia
del individuo, de cualquier individuo, “cosas” sensorialmente perceptibles, que
poseen propiedades completamente reales, corporeas. De acuerdo a la vieja
clasificacion adoptada por todos, incluso por Kant, estas cosas entran en la
categoria de lo material, de lo real, con no menos derecho y fundamento que la
piedra y las flores, el pan y la botella de vino, la guillotina o el taller tipografico.
En este caso, a diferencia de estas cosas, se denominan ideales sus imagenes
subjetivas en la cabeza individual, en la conciencia individual. ;No es asi?



Pero esta distincion genera inmediatamente diabolicas dificultades, esclarecidas
en plena medida en las reflexiones sobre el dinero realizadas en los marcos de la
economia politica (Kant apenas sospecho la existencia de tales dificultades, pues
su conocimiento de esta ciencia era evidentemente muy pobre) y tomadas
enteramente en consideracion por la escuela hegeliana, en su concepcion sobre la
“cosificacion”, la “enajenacion”, la “objetivacion” de las representaciones
universales. Como resultado de este proceso, que transcurre de forma
completamente espontanea “a espaldas de la conciencia individual”, o sea, sin
intencionalidad alguna, al individuo se le contraponen en forma de ‘“cosas
exteriores”, las representaciones colectivas de los hombres que no tienen, en
absoluto, nada en comun con las formas corpdreas sensorialmente perceptibles,
en las cuales ellas estan representadas.

Asi, el nombre Pedro, por su forma corpdrea sensorialmente perceptible, no se
parece en absoluto al Pedro real, al hombre asi llamado, ni a la representacion
sensorialmente perceptible de Pedro que sobre él poseen otras personas.'” La
misma relacion existe entre la moneda de oro y aquellos bienes (mercancias) que
se pueden comprar con ella, cuya representacion es precisamente la moneda de
oro o, posteriormente, el papel moneda. L.a moneda no se representa a si misma,
sino a un “otro”, en el mismo sentido en que el diplomatico no se representa a si
mismo, sino al pais que le entrega poderes plenipotenciarios. Lo mismo ocurre
con las palabras, los simbolos o signos verbales y con la conjuncion de tales
signos y su esquema sintactico.

Precisamente esta relacion de representacion, en la que una cosa sensorialmente
perceptible, sin dejar de ser ella misma, realiza el papel o la funcion de
representante de otra cosa diferente, o mas exactamente, de la naturaleza
universal de esta otra cosa, o sea, de un “otro” no parecido a ella desde el punto
de vista sensoreo-corporal y que al mismo tiempo, adquiere un nuevo plano de
existencia, recibié en la tradicion terminoldgica hegeliana, el nombre de
idealidad.

No es dificil comprender que no se trata de un capricho semantico arbitrario de
Hegel y de los hegelianos, sino de la denominacion de una situacion de hecho
muy importante, aun cuando Hegel no la comprendiera de forma totalmente
correcta. La idealidad, para Hegel, comienza so6lo alli donde la cosa
sensorialmente perceptible, manteniéndose como tal, se convierte en
representante de un “otro”, alli donde su “ser para si” no es su “ser para si”, alli
donde este “otro” la convierte en la forma de su ser (por ello, ilustra la idealidad

" Aqui no se puede encontrar “isomorfismo”, “homomorfismo” ni otros “morfismos”
semejantes. Simplemente no existen.

ESCUELA DE CUADROS - 18

con la imagen de los impulsos, del “contacto”, de la “mediacién” aunque, en el
caso del impulso, el cuerpo es ideal s6lo en un punto, en aquel mismo punto en
que se “fusiona” con otro cuerpo). Tras la terminologia escolastica hegeliana, se
esconde una correlacion muy importante, de principio, descubierta solamente por
Marx en el curso de su analisis del fetichismo mercantil y de la forma dinero del
valor, de la forma monetaria de expresion, o sea, de la representacion del valor.

En El Capital, Marx emplea conscientemente el termino /o ideal con el
significado formal que le confirié Hegel y no con el de la tradicion prehegeliana,
incluida la kantiana, aunque su interpretacion filosofica tedrica del circulo de
fendomenos que en ambos casos se denominan igualmente ideales, es polarmente
contrapuesta a la hegeliana. El significado del término /o ideal en Marx y Hegel
es uno y el mismo, pero su concepto (o sea el modo de comprension) de es
profundamente diferente. El concepto, en la Logica dialécticamente interpretada,
es sindnimo de “comprension del quid del asunto” de la esencia de los
fendmenos con respecto a los cuales se emplea dicho término.

Carlos Marx, como todo verdadero tedrico, no gustaba de cambiar el significado
historicamente establecido de los términos, la nomenclatura existente de los
fenomenos. En cambio, al servirse de ella de forma precisa y rigurosa, propone
una interpretacion sustancialmente diferente e, incluso, contrapuesta a la
tradicional interpretacion de los fendmenos en cuestion. En esto se diferencia de
los “tedricos” que admiten y presentan como descubrimientos cientificos puros
cambios de ropaje terminoldgico de las viejas verdades, el invento de nuevos
términos que no contribuyen en lo mas minimo al incremento del conocimiento,

a la “determinacion del concepto”.'®

Al analizar el dinero en El Capital -esta categoria de fendomenos sociales tan
conocida por todos y, al mismo tiempo, tan enigmatica, Marx formula la
siguiente definicion: “Der Preis oder die Geldform der Waren ist, wie ihre
Wertform {iberhaupt, eine von ihrer handgreiflich reellen Korperform
unterschiedene also nur ideelle oder Vorgestellte Form.”"

Ideal se llama aqui nada mas y nada menos que la forma de valor de los
productos del trabajo en general (ihre Wertform tliberhaupt).

'8 Advirtamos que los neopositivistas, que por principio identifican las “determinaciones
del concepto” con las “determinaciones del término”, resuleven a su manera el problea de
lo ideal, despojando, en esencia, de todo sentido cientifico a esta importante categoria,
vinculando la contraposicion entre /o ideal y lo material al rango de las distinciones
“metafisicas”, o sea, si nos expresamos en su lenguaje, precientificas y aticientificas.

' Karl Marx. Das Kapital, Erster Band, Berlin, Dietz Verlag, 1969, S. 110.



Por eso, el lector, para quien el término /o ideal sea sindbnimo de “lo inmanente a
la conciencia”, de lo “existente sélo en la conciencia”, “sélo en las
representaciones de los hombres”, solo en su “imaginacion”, simplemente leera
incorrectamente el pensamiento aqui expresado y se formara de Marx una idea
falsa, que no tiene nada de comun con su comprension verdadera. En tal caso, el
texto se leeria de tal modo que el capital (éste no es otra cosa que la forma de
valor de la organizacion y el desarrollo de las fuerzas productivas, la forma de
funcionamiento de los medios de produccion) existe (jpara Marx!) sélo en la
conciencia, solo en la imaginacion subjetiva de los hombres, y no “de hecho”.

Esta claro, sin embargo, que tal comprension de la esencia del asunto, es mas
bien la de un seguidor de Berkeley y no de un materialista.

Segin Marx, la idealidad de la forma del valor no consiste en que constituye un
fenomeno siquico, existente so6lo en la cavidad craneana del propietario de
mercancias o del tedrico, sino en que, en este caso, como en muchos otros, la
forma corpdrea visible de la cosa (p.e., de la levita) es sélo la forma de expresion
de una “cosa” completamente distinta (el lienzo como valor), con la que aquella
no tiene nada en comun. El valor del lienzo esta representado, expresado,
encarnado en la forma levita, y la forma de la levita es la forma “ideal o
representada” del valor del lienzo.

Como valor de uso, el lienzo es una cosa sensorialmente diferente
de la levita; como valor es algo semejante a la levita y presenta
exactamente su misma fisonomia. De tal modo, el lienzo obtiene
una forma de valor distinta de su forma natural. Su ser de valor se
expresa en su semejanza con la levita, del mismo modo que la
naturaleza carneril del cristiano se revela en su semejanza con el
cordero de Dios.*

Se trata de una relacion completamente objetiva (en tanto resulta completamente
independiente de la voluntad del propietario de mercancias y se establece fuera
de su conciencia), en cuyo interior la forma natural de la mercancia B deviene
forma del valor de la mercancia 4, o bien el cuerpo de la mercancia B deviene
espejo del valor de la mercancia A4, representante plenipotenciario de su
naturaleza de valor, de la sustancia que en ambos casos esta encarnada. Por esta
razén, y no por otra, la forma de valor es ideal, o sea, representa algo
completamente diferente de la forma corporea visible de la cosa en la que ella

esta representada, expresada, “encarnada”, “enajenada”.

2 Carlos Marx. El capital, Editorial de Ciencias Sociales, La Habana, 1973, t. 1, pp 19-
20. La traduccion se hizo a partir del texto ruso.

ESCUELA DE CUADROS - 19

(Qué es “lo otro” que aqui esta representado o expresado? ;La conciencia de los
hombres? ;Su voluntad? De ninguna manera. Ocurre precisamente a la inversa:
la conciencia y la voluntad de los hombres se determinan por esta forma ideal
objetiva en la que esta representada, expresada, una relacion social determinada
de los propios hombres, que adquiere ante sus ojos la forma fantastica de una
relacion entre las cosas. Con otras palabras, lo que esta “representado” aqui es la
forma de la actividad de los hombres, la forma de la actividad vital realizada
conjuntamente por ellos, forma que se establece de manera completamente es-
pontanea, “a espaldas de la conciencia” y que se fija corporeamente como
relaciones entre cosas, como cosa. Es precisamente asi, y no de otra forma, que
se crea la idealidad de la cosa, y su “caracter senséreo suprasensorial”.

La forma ideal se contrapone aqui realmente a la conciencia y la voluntad
individual como forma de la cosa externa (recordemos los taleros kantianos) y se
percibe, necesariamente, como forma de la cosa externa, pero no como su forma
corporea sensible, sino como forma de otra cosa igualmente corporea y
perceptible representada en ella, (expresada en ella, encarnada en ella), diferente,
sin embargo, de la corporeidad de ambas, que no tiene nada en comun con su
naturaleza fisica sensorialmente perceptible. Lo que se encarna y representa aqui
es una forma determinada del trabajo, una forma determinada de la actividad
objetal humana, o sea, las transformaciones de la naturaleza realizadas por el
hombre social.

En este punto se encierra la solucion del problema de la idealidad. Para Marx, la
idealidad no es otra cosa que la forma de la actividad social humana representada
en la cosa. O, a la inversa, la forma de la actividad humana representada como
cosa, como objeto.

La idealidad es la huella peculiar que imprime sobre la naturaleza la actividad
vital socio-humana, es la forma en que funciona la cosa fisica en el proceso de la
actividad vital social-humana. Por esta razon, las cosas incluidas en el proceso
social adquieren una nueva “forma de existencia” -una forma ideal- que no se
encuentra en su naturaleza fisica y es completamente diferente de ésta.

Es por ello que no debe hablarse de “idealidad” alli donde no haya hombres que
produzcan y reproduzcan su vida material, o sea, individuos que realicen
colectivamente su trabajo y que, por esta razoén, posean inevitablemente
conciencia y voluntad. Pero esto no significa, en modo alguno, que la “idealidad
de las cosas” sea un producto de su voluntad consciente, que sea “inmanente a la
conciencia” y que exista solamente en esta conciencia. Ocurre precisamente lo
contrario: la conciencia y la voluntad de los individuos se presentan como
funciones de la idealidad de las cosas, como idealidad concientizada de las cosas.



La idealidad posee una naturaleza y una procedencia puramente social. Es la
forma de la cosa, pero existente fuera de ella, en la actividad del hombre, como
forma de esta actividad. O a la inversa, es la forma de la actividad del hombre,
pero fuera de este hombre, como forma de la cosa. Esto es lo que determina su
caracter misterioso y constituye el enigma que sirve de base real de todo género
de construcciones y concepciones idealistas, tanto sobre el hombre como sobre el
mundo existente fuera del hombre, desde Platon hasta Carnap y Popper. La
“idealidad” escapa siempre a la construccion tedrica metafisicamente unilateral.
Basta constatarla en calidad de “forma de la cosa” para que inmediatamente irrite
al tedrico por su cardcter “inmaterial”, “funcional”, por ser exclusivamente la
forma de la “actividad pura”, actus purus. Pero, a la inversa, basta con
proponerse fijarlas “como tal”’, depurada de toda huella de corporeidad
materialmente tangible, para que, de inmediato, este propodsito resulte
radicalmente irrealizable: tras semejante “depuracion” no resultaria mas que el
vacio transparente y amorfo.

En realidad- y esto lo comprendi6 Hegel muy bien-, es absurdo hablar sobre una
“actividad” que no se realice sobre algo determinado, que no se “encarne” en
algo corporeo, aunque solo sea en la palabra, en el habla, en el lenguaje. Si tal
“actividad” existiera, no seria como realidad, sino so6lo como posibilidad, como
potencia, o sea, no como actividad, sino como su contrario, como “no actividad”,
como ausencia de actividad.

Por esta razéom, el “espiritu”, segun Hegel, como algo ideal, como algo
contrapuesto al mundo de las formas corporales, no puede, en general, realizar
“relexion” alguna, (o sea, tomar conciencia de las formas de su propia estructura)
si previamente no se contrapone “a si consigo mismo”, como objeto diferente de
si mismo, como cosa. Para el espiritu absoluto esto seria tan imposible de
realizar como el deseo de una mujer hermosa de deleitarse con su propia
fisonomia sin un espejo en el que pueda verse a si misma como a su “otro”, como
una imagen existente fuera de si. Los 0jos no se ven a si mismos, sino solo “lo
otro”, incluso si este “otro” son otros 0jos, es su propio reflejo en el espejo.

No es casual que, refiriéndose a la forma de valor como forma ideal de la cosa,
Marx apelara a la imagen del espejo:

Al hombre le ocurre en cierto modo lo que a las mercancias. Como no
viene al mundo provisto de un espejo, ni proclamando filoséficamente,
como Fichte, “Yo soy yo”, solo se refleja, de primera intencidn, en su
semejante. Para referirse a si mismo como hombre, el hombre Pedro
tiene que empezar refiriéndose al hombre Pablo como a su igual. Y al
hacerlo asi, el tal Pablo es para él, con pelos y sefiales, con su

ESCUELA DE CUADROS - 20

corporeidad paulina, la forma de manifestacion que reviste al género
hombre.?'.

Aqui Marx realiza un paralelo inequivoco entre su teoria de la “idealidad” de la
forma de valor y la comprension de la “idealidad” en Hegel, que toma en cuenta
la dialéctica del devenir de la autoconciencia colectiva del género humano. En
efecto, Hegel comprendi6 la situacion de forma mucho mas amplia y profunda
que el “filésofo fichteano”, estableciendo que el “espiritu”, antes de poder
examinarse a si mismo, debe perder su pureza y su transparencia no maculadas
por “la materia de la sensoriedad”, debe convertirse a si mismo en objeto y como
tal contraponerse a si mismo. Al principio, aunque s6lo sea en forma de Verbo,
en forma de “encarnacion” verbal, y luego en forma de instrumentos de trabajo,
estatuas, maquinas, cafiones, templos, fabricas, constituciones y Estados, en
forma del grandioso “cuerpo inorganico del hombre”, del cuerpo sensorialmente
perceptible de la civilizacion, que le sirve solamente de espejo en el que puede
examinarse a si mismo, su ‘“‘ser-otro”, alcanzando en este examen su propia
“idealidad pura”, comprendiendose a si mismo como ‘“actividad pura” Hegel
comprendié perfectamente que la idealidad, en calidad de “actividad pura” no es
dada ni puede ser dada directamente “como tal”’, en toda su pureza y
transparencia, sino que es asimilable Unicamente a través del analisis de sus
“encarnaciones”, a través de su reflejo en el espejo del sistema de las cosas (de
sus formas y relaciones) creadas por la actividad del “espiritu puro”. Por sus
frutos los conoceréis; no existe otro modo de hacerlo.

Las formas ideales del mundo son, segun Hegel, las formas de la actividad
“pura” realizadas en algin material. Si no estdn realizadas en un material
corpdreo tangible, resulta imposible para el propio espiritu actuante percibirlas,
conocerlas y tomar conciencia de ellas. Para discernir las formas ideales es im-
prescindible “cosificarlas”, o sea, convertirlas en formas y relaciones de cosas.
La “idealidad” existe y posee ser determinado unicamente como forma
“cosificada” o “cosificable” de la actividad que deviene forma de un objeto, de
una cosa corporea tangible existente fuera de la conciencia, pero, en caso alguno,
como esquema trascendental sicologico de la conciencia, como esquema interior
del “yo” que se diferencia a si mismo en el interior de si mismo como ocurre en
el caso, del “filosofo fichteano”.

Como esquema interno de la actividad de la conciencia, como esquema
“inmanente a la conciencia”, la “idealidad” s6lo puede tener existencia ficticia,
fantasmagorica. Ella deviene real s6lo en el curso de su cosificacion, de su
objetivacion (y desobjetivacion), de su enajenacion y de la superacion de su

2 Ibid., p. 20.



enajenacion. No es dificil advertir, en comparacion con la concepcion fichteno-
kantiana, cuan racional y real es esta concepcion, capaz de captar la dialéctica
real del devenir de la “autoconciencia” de los hombres y de abarcar las fases y
metamorfosis reales en cuyo decursar -y solo en ¢l- existe la “idealidad” del
mundo.

Precisamente por ello,. Marx se adscribe a la terminologia de Hegel y no a la de
Kant y Fichte, quienes se propusieron resolver el problema de la “idealidad” (o
sea, de la actividad) hurgando “en el interior de la conciencia”, sin salir hacia el
mundo exterior, corpdreo, sensorialmente perceptible, el mundo de las formas y
relaciones corporeas y tangibles de las cosas.

Tal definicion hegeliana del término “idealidad” abarca todo el circulo de
fenomenos en cuyo interior existe realmente “lo ideal”, comprendido como
forma corporeamente encarnada de la actividad del hombre social, como
actividad, en calidad de “momento” de esta actividad, en calidad de efimera
metamorfosis suya.

En general, sin la comprension de esta circunstancia, no hubiese sido posible
orientarse en los milagros que realiza ante los hombres la mercancia , la forma
mercantil del producto, especialmente en su deslumbrante forma dinero, en la
forma de los célebres “taleros reales”, los “rublos reales” o “délares reales”;
cosas que, consideradas con un minimo de solidez tedrica, no se presentan como
“reales”, sino como enteramente “ideales”; cosas que, siendo completamente
“materiales corporeas y tangibles, adquieren su “significado” (su funcién y su
papel) del “espiritu”, del “pensamiento”, e incluso, deben a éste la forma
especifica de su existencia corporea. Fuera del espiritu y sin espiritu no hay
palabras, hay sélo vibraciones del aire.

El caracter misterioso de esta categoria de “cosas”, el secreto de su “idealidad”,
de su “caracter sensoreo-suprasensorial”, fue puesto al descubierto por primera
vez en el curso de su analisis del fetichismo mercantil, de la forma mercantil (de
la forma valor) del producto como forma tipica y fundamental de esta serie de
cosas, como “forma puramente ideal”.

El caracter misterioso de la forma mercancia estriba, por tanto,
pura y simplemente, en que proyectan ante los hombres el caracter
social del trabajo de éstos como si fuese un caracter material de
los propios productos de su trabajo, un don natural social de estos
objetos y como si, por tanto, la relacion social que media entre los
productores y el trabajo colectivo de la sociedad fuese una
relacion social establecida entre los mismos objetos, al margen de
sus productores. Este quid pro quo es lo que convierte a los

ESCUELA DE CUADROS - 21

productores del trabajo en mercancias, en objetos fisicamente
metafisicos o0 en objetos sociales. Es algo asi como lo que sucede
con la sensacion luminosa de un espejo en el nervio visual, que
aparece como si no fuese una excitacion subjetiva del nervio de la
vista, sino la forma material de un objeto situado fuera del ojo. Y,
sin embargo, en este caso, hay realmente un objeto , la cosa
exterior, que proyecta luz sobre otro objeto, sobre el ojo. Es una
relacion fisica entre objetos fisicos. En cambio, la forma
mercancia y la relacion de valor de los productos del trabajo en
que esa forma cobra cuerpo, no tiene absolutamente nada que ver
con su caracter fisico ni con las relaciones materiales que de este
caracter se derivan.”

Precisamente por ello, Marx caracteriza la forma mercancia como forma ideal, es
decir, como forma que no tiene nada en comun con la forma real corporalmente
tangible del cuerpo en el que esta representada (o sea, reflejada, expresada,
cosificada, objetivada, enajenada, realizada) y s6lo por medio de la cual, existe y
posee “ser determinado”. Esta forma es “ideal” porque no incluye en si ni un
solo atomo del cuerpo en que esta representada, en tanto constituye la forma de
otro cuerpo. Este otro cuerpo no concurre de forma material, corporal
(“corporeamente” se encuentra en un punto completamente diferente del espacio)
sino s6lo “idealmente”, de modo tal que no se halla presente ningiin 4tomo suyo.
El andlisis quimico de la moneda de oro no revela en ella ni una sola molécula de
betin y viceversa. No obstante, justamente por su peso y por su brillo, la moneda
de oro representa (expresa ) el valor de cientos de frascos de betun. Y, claro esta,
este acto de representacion no se realiza en la conciencia del vendedor de betan,
sino fuera de su conciencia en cualquier “sentido” de la palabra: fuera de la
cabeza, en el espacio del mercado y sin que el vendedor tenga la misma sospecha
acerca de la naturaleza misteriosa de la forma dinero ni de la esencias del precio
del betun. Se puede gastar dinero sin saber qué cosa es.

Por esta misma razoén, el hombre que emplea con pleno dominio su lengua natal
para expresar las circunstancias vitales mas complejas y delicadas, se encontraria
en una dificil situacion si se le ocurriera conocer la relacion existente entre el
“signo”y el “significado”. El conocimiento que pudiera extraer de las obras de
Lingtiistica, a partir del estado actual de esta ciencia, lo pondria en la situacion
del ciempiés que, imprudentemente, intentara determinar cual es la pata con la
que comienza a caminar. Habrd que agradecer a dios por el hecho de que tal
género de cosas permanezca “fuera de la conciencia”. Asi mismo, el obstaculo
que da origen a todos los desvelos de la filosofia, consiste precisamente en la

2 Ibid., pp. 39-40.



circunstancia de que las “formas ideales”, tales como la forma del valor, las
formas del pensamiento o la forma sintdctica, siempre han surgido, se han esta-
blecido y se han desarrollado convirtiéndose en algo completamente objetivo,
independientemente de toda conciencia, en el decursar de procesos que no
transcurren en la cabeza, sino siempre fuera de ella, aunque no sin su
participacion.

Si el asunto se presentase de otro modo, el idealismo de Platon y de Hegel no
seria, en realidad, mas que un error en grado sumo estramboético, un delirio
absurdo, indigno de mentes de tal magnitud e influencia. La objetividad de la
“forma ideal” no es un delirio de Platon y de Hegel, sino un hecho testarudo,
completamente indubitable, evidentisimo, del cual toda persona tiene
conocimiento. Un hecho en torno al cual se devanaron los sesos pensadores de la
dimension de Aristoteles y Descartes, Espinosa y Kant, Hegel y Einstein, sin
referirnos a otros miles de pensadores de menor rango.

El idealismo no es el efecto de un error elemental de un escolar ingenuo que se
imagina una terrible vision alli donde no hay nada. El idealismo es la
constatacion sobria de la objetividad de la forma ideal, o sea, del hecho de su
existencia independiente de la voluntad y la conciencia de los individuos en el
espacio de la cultura humana, constatacion que, sin embargo, permanece sin la
correspondiente explicacion racional cientifica.

El idealismo es la constatacion de este hecho sin su explicacidon cientifico-
materialista. En tal caso, el materialismo puede consistir solamente en la
explicacion del hecho y no en ignorarlo. Formalmente, este hecho se observa
precisamente como lo representaron los pensadores de la “linea de Platon™: a
pesar de su evidente incorporeidad, existe una forma objetiva del movimiento de
cuerpos fisicamente tangibles. Forma incorpérea que rige los destinos de formas
plenamente corpéreas, que determine el ser o el no ser de éstas. Forma como
“alma” incorpodrea, aunque poderosa, de las cosas. Forma que se conserva a si
misma en las diferentes encarnaciones corporeas y que no coincide con ninguna
de ellas. Forma sobre la que no puede decirse donde precisamente “existe”.
Existe en cualquier parte y en ninguna parte en particular. En todo caso, no
existe en la cabeza de Ivan Ivanovich o de Piotr Petrovich, aunque también existe
en ellas.

Precisamente la comprension de la “forma de valor en general” como “forma
puramente ideal” dio la posibilidad a Carlos Marx, por primera vez en la historia
de la economia politica, de establecer con precision la diferencia existente entre
las formas materiales de las relaciones entre los hombres, vinculados entre si en
el proceso de la produccion de la vida material de manera completamente

ESCUELA DE CUADROS - 22

independiente de sus intenciones conscientes (de sus voluntades y conciencias),
y la expresion ideal de estas relaciones en las formas de su voluntad consciente,
orientada a un fin, o sea, en las configuraciones ideales estables que Marx llamé
“formas objetivas de pensamiento”.

Se trata de la misma diferenciacion existente entre las relaciones materiales y las
ideologicas, sobre cuya importancia insistiria V. 1. Lenin en 1894. Como es
conocido, Lenin vincula a estas Ultimas las relaciones juridicas, politicas y
politico-estatales establecidas entre los hombres, conformadas objetivamente en
la forma de las correspondientes instituciones -los 6rganos del poder estatal-, y
expresadas en la estructura de los partidos politicos y otras organizaciones
sociales, y anteriormente, en la iglesia como institucion, con su jerarquia
rigurosa, en el sistema de costumbres y rituales, etc. Todas estas relaciones y las
instituciones correspondientes, en tanto formas ideales de expresion de las
relaciones materiales (econdmicas), no existen, claro estd, en la cabeza, en el
interior del cerebro, sino en el mismo espacio real de la actividad vital humana,
en el que existen las relaciones materiales (economicas) de produccion.

Esta es la razon por la cual, con tanta frecuencia, estas relaciones son
confundidas las unas con las otras, se ven relaciones econémicas alli donde sélo
existen formas juridicas que las regulan (y a la inversa) y, por ejemplo, se mezcla
de forma imperdonable -tal es el caso de los economistas anteriores a Marx- el
“valor” con el “precio”, o sea, un hecho material econdmico con su propia expre -
sion ideal en el material monetario.

La “forma puramente ideal” de expresion de un hecho material era tomada por el
propio hecho econémico material, por el “valor como tal”, por el “valor en
general”. Entre tanto, no se abrigaba la menor duda con respecto a que el “valor
como tal”, independientemente de su expresion ideal en el precio, es solamente
una “ficcion”, inventada por los clasicos de la teoria del valor-trabajo, existente
solo en la cabezas de Smith, Ricardo y Marx.

Sobre esta concepcion se basaba y se sigue basando hasta nuestros dias la
economia politica vulgar (en inglés “popular”), comenzando por J. S. Mills y
terminando por J. Keynes, que sustituye el analisis de las relaciones reales
materiales, econémicas y de sus formas inmanentes por la busqueda en la esfera
de las imagenes puramente ideales de estas relaciones, representadas
objetivamente en “cosas” cotidianas y evidentes, tales como el dinero, los giros,
las acciones, las inversiones financieras, o sea, en las relaciones sancionadas por
las normas juridicas y las interrelaciones conscientes que éstos admiten entre los
agentes de la produccion y la circulacion capitalista. De aqui se obtiene ya,
automaticamente, una vision de las relaciones econdmicas como relaciones



puramente siquicas, lo que en el lenguaje de la economia vulgar significa
“ideales”.

i . , % u ito, u vacia. idad,
Asi para J. Keynes, el “valor” es un mito, una palabra vacia. En realidad
“existe” solamente el precio del mercado. Por eso, la “tasa de interés” y todas las
categorias semejantes son so6lo “en alto grado, fendbmenos sicologicos” y la crisis
de superproduccion es

una simple consecuencia de la violacion del delicado equilibrio
del optimismo espontaneo. Al valorar las perspectivas de las
inversiones, debemos por eso prestar atencion a los nervios, a la
inclinacion a la histeria e, incluso, a la indigestion estomacal y a la
reaccion ante el cambio de tiempo de aquellos, cuya actividad
espontanea dependen en buena medida.*

He aqui una consecuencia de la comprension “popular” de las relaciones entre
“lo material” y “lo ideal”.

De lo anterior se deduce una conclusion: el materialismo “popular”, con su
comprension ingenua de lo ideal y lo material, al enfrentarse a un problema
cientifico-concreto (en este caso, de la economia politica) que exige una
diferenciacion filosofica culta (dialéctica) entre lo uno y lo otro, se convierte, sin
apenas percatarse de ello, en un purisimo idealismo subjetivo del tipo
berkeliano-machista. Tal es el castigo inevitable y justo para el materialismo que
menosprecia la dialéctica. Al combatir contra la dialéctica como si combatiera al
“hegelianismo”, cae inevitablemente en un idealismo infinitamente mas
mezquino y trivial que el hegeliano.

Exactamente lo mismo ocurre con ese materialismo alli donde se enfrenta al
problema de los llamados “objetos ideales o abstractos” del conocimiento
matematico. En la matematica en general y, en particular, en las obras dedicadas
a su fundamentacién filoséfico-gnoseologica, desde hace algin tiempo se ha
extendido ampliamente la expresion “objeto ideal”. Surge naturalmente la
interrogante acerca de cuan justa es, en este caso, dicha expresion desde el punto
de vista de la teoria del reflejo. ;Qué se denomina ideal en este caso? ;Qué se
tiene en cuenta al utilizar esta palabra?

No es dificil persuadirse de que este concepto abarca los objetos mas importantes
del conocimiento matematico: las estructuras topologicas, los numeros
imaginarios del tipo de las unidades de raiz negativa, las regularidades
observadas en la sucesion natural de los numeros y otras cosas por el estilo. En

3 J. Keynes. Teoria general de la ocupacion, del interés y del dinero. Mosct, 1940, p.
195-196.

ESCUELA DE CUADROS - 23

breves palabras, todo lo que estudia la matematica actual. Este hecho sirve de
base para la afirmacion, ampliamente extendida, de que la matematica
contemporanea, a diferencia de la matematica de otras épocas, en general
investiga precisamente (y solamente) lo ideal (el mundo de los “objetos
ideales”). Supuestamente, lo ideal es su objeto de estudio nico y especifico.

Se sobreentiende que los representantes del neopositivismo no han perdido la
oportunidad de emplear esta circunstancia como un argumento adicional contra
el materialismo, contra la tesis de que la matemadtica, como toda ciencia,
investiga el mundo real material, si bien lo hace desde su punto de vista
especifico. Y es necesario reconocer que el materialismo no dialéctico -ingenuo,
“popular”- resulta aqui francamente inconsistente y cae en una dificil situacion,
en un callejon sin salida. La causa de ello es su interpretacion ingenua de la
idealidad.

De hecho, si por lo ideal se entiende aquello y sélo aquello que se encuentra en
la conciencia, en la cabeza del hombre, o sea, un fendémeno puramente mental,
psicolégico o psico-fisiologico, se abren de par en par las puertas a la
interpretacion idealista subjetiva del objeto de estudio del conocimiento ma-
tematico contemporaneo y resulta inevitable la capitulacion ante las fuerzas
conjuntas del neopositivismo, el husserlianismo y otras corrientes afines. Pues,
en tal caso, se obtiene un silogismo mortifero: si es cierto que la matematica
contemporanea estudia “objetos ideales” y estos, segun se ha admitido, se
encuentran en la conciencia y no en otra parte, no puede caber duda de que la
matematica contemporanea investiga solamente acontecimientos que transcurren
en la conciencia y s6lo en la conciencia, s6lo en la cabeza humana y no en el
mundo real existente fuera de la conciencia y fuera de la cabeza.

Claro esta, siempre es posible arreglarselas para decir que los matematicos, al
reflexionar sobre los “objetos ideales”, “tienen en cuenta”, sin percatarse de ello,
algo muy distinto de lo que tienen en cuenta los filosofos, a saber, el mundo
“material” objetivo de los fendmenos naturales y socio-historicos, solo que
expresado con un término inexacto. Pero esto seria un rejuego que Unicamente
conduciria a dificultades ain mayores. Esta cuestion no se soluciona tan
simplemente, y habria que explicar a los matematicos qué es lo que “de hecho”

se oculta tras esta denominacion.

Si se les dice, digamos, que la “estructura topoldgica” es, de hecho, un objeto
completamente material y no ideal, como ellos acostumbran a pensar, se corre el
riesgo de que cualquier hombre competente en matematica quede perplejo.
Respondera, sin lugar a dudas, que la estructura topologica (jy no sélo ella!) es
una imagen matematica y no la propia realidad material, y afiadird que el fildésofo



deberia orientarse mejor en las diferencias entre los objetos materiales y las
construcciones matematicas.

Los matematicos tendran la razén en este punto, ya que ellos saben bien que en
el mundo de los fendmenos sensorialmente perceptibles, en el mundo de los
fenémenos fisicos, es inutil buscar la “estructura topoldgica”. Igualmente, ellos
comprenden muy bien que considerar la estructura topoldgica un fendomeno
exclusivamente “psiquico” (como se inclina a hacerlo el idealismo subjetivo y en
particular, el “solipsismo metodologico” de Rudolf Carnap y sus seguidores)
significa cometer un pecado imperdonable: negar la significacion objetiva y
necesaria de las construcciones de la ciencia matematica y, en general, de toda
ciencia natural.

Entonces, Karl Popper dira que el mundo de los “objetos ideales” de la ciencia
comtemporanea no es el “mundo fisico” ni el “mundo psiquico”, sino cierto
“tercer mundo” que existe en forma misteriosa junto a aquellos, para que se
diferencie de ambos. Del mundo de los fendmenos fisicos observados en los
sincrofasotrones, los oscildégrafos y en otros ingeniosos instrumentos, este tercer
mundo se diferencia por su evidente “incorporeidad” y su caracter puramente
inteligible, en tanto que, del mundo de los fendmenos psiquicos se distinguiria
por su -igualmente evidente- organizacion propia ¢ independencia con respecto
tanto a la psiquis del individuo particular, como el colectivo de tales individuos,
0 sea, por su peculiar objetividad y necesidad.

Seguramente, tal explicacion les parecera a los representantes de la matematica
contemporanea mucho mas convincente y aceptable que aquella que parte de las
posiciones del materialismo primitivo, espontaneo y ajeno a la dialéctica.

Para el materialismo no dialéctico, predialéctico, la situacidbn que aqui se
presenta es sencillamente capciosa e insoluble. Y, en este caso, la unica posicién
filosofica capaz de defender el honor del materialismo consiste en renunciar
decididamente a la vieja comprension metafisica de la idealidad y en adoptar
resueltamente la concepcion dialéctica elaborada por Carlos Marx en el curso de
la reelaboracion materialista critica de la dialéctica hegeliana, que partia de la
admision de la idealidad de los fendomenos -por si mismos- del mundo exterior,
existente fuera y antes de la existencia del hombre con su cabeza, y después, atin
mas concretamente, en el curso de la solucion positiva del problema de la forma
de valor y de la demostracion de su diferencia de principio respecto al propio
valor, de la solucion de este caso tipico de contradiccion entre la “forma
puramente ideal” y su propio origen material.

También en este punto resulta sumamente interesante y actual en nuestros dias
El Capital, obra en la que este problema es resuelto de forma brillantemente

ESCUELA DE CUADROS - 24

dialéctica y, por demas, completamente concreta, tanto en el plano filosofico
general, como en el plano econdmico especial, en el plano de la diferenciacion
filos6ficamente correcta entre la “forma ideal” de expresion del hecho
econdmico real y el propio hecho material real.

La comprension completamente racional de lo ideal, depurada de toda
mistificacion, como “forma ideal” del mundo real, material por su sustancia, fue
alcanzada por Carlos Marx, de forma general, en el curso de la superacion
critica-constructiva de la concepcion hegeliana de la idealidad y, de forma
particular, al solucionar la cuestion de la forma del valor en el curso de la critica
de la economia politica, o sea, de la teoria clasica del valor-trabajo. La idealidad
de la forma del valor es el caso mas tipico y caracteristico de la idealidad en
general y, por ello, la concepcion marxista de la forma del valor puede demostrar
concretamente todas las ventajas del punto de vista dialéctico materialista sobre
la idealidad.

La forma del valor se comprende el El Capital precisamente como una forma
cosificada (representada o “revelada” como cosa, como relacion de cosas) de la
actividad vital del hombre, Esta forma se presenta directamente ante nosotros
como una ‘“encarnacion” corporea, fisicamente tangible de algiin “otro”, y este
“otro” no puede ser un “cuerpo” fisicamente perceptible, otra “cosa” o
“sustancia”, comprendida como ente, como materia fisicamente aprehensible. La
Unica alternativa es aqui la admision de una cierta sustancia “incorporea”, y la
filosofia clasica sugirié al respecto una soluciéon completamente logica: tal
extrafia “sustancia” puede ser solo la actividad, la “actividad pura”, “la pura
actividad creadora de formas”, actus purus. Pero en la esfera de la actividad
econdmica, esta sustancia fue naturalmente descifrada como trabajo, como
trabajo fisico del hombre que transforma el cuerpo fisico de la naturaleza, y el
valor fue interpretado como trabajo realizado, como el acto “encarnado” del
trabajo.

Precisamente por eso fue en la economia politica donde el pensamiento cientifico
dio un primer paso, decisivo, en la solucion de la esencia de la idealidad. Smith y
Ricardo -hombres muy lejanos de la filosofia- vieron claramente en el trabajo la
“sustancia” de las enigmdticas determinaciones del valor.

Sin embargo, a pesar de haber sido comprendido en el aspecto de la sustancia, el
valor permaneci6 igualmente indescifrable en el aspecto de la forma: la teoria
clasica del valor-trabajo no pudo esclarecer por qué esta sustancia se expresa
precisamente asi y no de otra manera. A la tradicion burguesa clasica no le
interesd6 mucho esta cuestion y Carlos Marx demostr6 claramente la causa de su
indiferencia por este tema. La deduccion tedrica del valor a partir de su



sustancia, era una tarea cuya solucion quedaba fuera de las posibilidades de la
ciencia burguesa. De resultas, la idealidad de esta forma, como antes,
permanecio como algo misterioso y mistico.

Por cuanto, por asi decirlo, los tedricos chocaban de narices con las propiedades
misteriosas, fisicamente imperceptibles de esa forma, volvian una y otra vez al
camino trillado de interpretacion de la idealidad. De ello se deriva la
representacion sobre la existencia de ciertos “atomos ideales de valor”, que
recuerdan las monadas leibniziadas, los cuantos insustanciales e inextensos de la
“sustancia espiritual”.

Como economista, a Marx le ayudd en este problema la circunstancia de no
haber sido tan ingenuo en filosofia como Smith y Ricardo. Viendo en la
concepcion fichteana-hegeliana de la idealidad como “idealidad pura” una
descripcion abstracta mistificadora del trabajo real, fisicamente perceptible, del
hombre social, del proceso de transformacion fisica de la naturaleza fisica
realizada por el cuerpo igualmente fisico del hombre, Carlos Marx obtiene la
clave teorica para la comprension de la idealidad del valor.

El valor de la cosa se presentd como el trabajo cosificado del hombre y, por
consiguiente, la forma de valor resultd ser la forma cosificada de ese trabajo, la
forma de la actividad vital humana que aparece ante el hombre en calidad de la
forma de la cosa transformada por él. La solucién al enigma de la idealidad se
encierra en el hecho de que la forma del valor no es, en modo alguno, la forma de
la cosa por si misma (o sea, de la cosa en su determinacion natural), sino la
forma del trabajo social humano, o bien, de la actividad creadora de formas del
hombre social encarnada en la sustancia de la naturaleza. La interpretacion
materialista de este hecho ofrece la solucion completamente racional, factica, de
las determinaciones misticas misteriosas de la forma del valor como forma ideal.

La forma ideal de la cosa no es la forma de la cosa “en si”, sino la forma de la
actividad vital humana, pero existente fuera de esta actividad, como forma de la
cosa exterior. Y a la inversa, es la forma de la cosa pero fuera de la cosa misma,
precisamente como la forma de la actividad vital del hombre en el hombre, en el
“interior del hombre”.

Por cuanto, en sus estadios desarrollados, la actividad vital del hombre esta
siempre orientada a un fin, es decir, posee un cardcter consciente y volitivo, la
idealidad se presenta como forma de la conciencia y la voluntad, como la ley que
rige la conciencia y la voluntad del hombre, como el esquema objetivo y
coercitivo de la actividad consciente-volitiva. Por eso resulta tan facil representar
lo ideal exclusivamente como forma de la conciencia y de la autoconciencia,
como esquema “trascendental” de la psiquis y de la voluntad que lo realiza.

ESCUELA DE CUADROS - 25

Si esto fuera asi, la concepcion platdonico-hegeliana de la idealidad pareceria s6lo
una proyeccion ilicita de las formas de la conciencia y de la voluntad (formas del
pensamiento) sobre el “mundo exterior”, en tanto que la “critica” a Hegel se
reduciria a reprocharle el haber “ontologizado” e ‘“hipostasiado” las formas
puramente subjetivas de la psiquis humana, o sea, el haberlas tomado por
determinaciones del mundo existente fuera de la conciencia del individuo. De
aqui se deduciria logicamente que todas las categorias del pensamiento
(cantidad, medida, necesidad, esencia, etc.) son solamente ideales, es decir,
solamente esquemas psicologicos trascendentales de la actividad del sujeto, y
nada mas.

Marx, por supuesto, tenia una concepcion completamente diferente, de acuerdo
con la cual todas las categorias ldgicas, sin excepcion, son sélo formas
universales idealizadas (o sea, convertidas en formas de la actividad vital del
hombre, ante todo, exterior, sensorial objetiva y, luego, “espiritual”) de
existencia de la realidad objetiva, del mundo exterior, y no proyecciones de las
formas del mundo psiquico sobre el mundo fisico”. Como es facil de advertir,
esta concepcion realiza su “deduccion tedrica” en un orden completamente
opuesto.

La interpretacion marxista de la idealidad se basa, ante todo, en la concepcion
materialista de la especificidad de la relacion social humana con el mundo y de
su diferencia de principio con respecto a la relacion del animal con el mundo, a
la relacion puramente biologica: “El animal forma una unidad inmediata con su
actividad vital. No se distingue de ella. Es ella. El hombre hace de su actividad
vital el objeto de su voluntad y de su conciencia.”**

Esto significa que la actividad del animal esta dirigida s6lo a objetos exteriores.
En cambio, la actividad del hombre no se dirige solamente a ellos, sino también a
las propias formas de su actividad vital. Esta actividad dirigida sobre si misma es
lo que la filosofia clasica alemana representd como peculiaridad especifica del
“espiritu”, como “reflexion”, como “autoconciencia”.

En el razonamiento de Marx citado, precisamente por haber sido tomado de sus
obras tempranas, no esta subrayado aun con suficiente fuerza un momento de
importancia cardinal, que diferencia precisamente su posicion de la comprension
fichteano-hegeliana de la “reflexion” (de la relacion consigo mismo como con un
“otro”). Por ello, la idea citada puede entenderse en el sentido de que el hombre
adquiere un nuevo plano de la actividad vital, precisamente porque posee
conciencia y voluntad, inexistentes en los animales.

2 Carlos Marx. “Manuscritos econdmico-filosoficos de 1844, en: Escritos econémicos
varios, Editorial Grijalbo, 1962, p. 67.



Sin embargo, el asunto se presenta justamente a la inversa: la conciencia y la
voluntad aparecen en el hombre solamente porque ¢l, a diferencia de los
animales, ya tiene un plano peculiar de actividad vital, dirigida a la apropiacion
de las formas especificamente sociales (puramente sociales por su origen y
esencia y, por ello, no codificadas biologicamente en ¢l) de la actividad vital.

El animal, al nacer, tiene ante si el mundo exterior. Las formas de su actividad
vital le son innatas junto con la morfologia de su cuerpo, y no necesita
desarrollar una actividad peculiar para “apropiarselos”. El animal sélo requiere
la ejercitacion de las formas de conducta codificadas en él. Su desarrollo consiste
unicamente en el desarrollo de sus instintos, de sus reacciones innatas a las cosas
y situaciones. El medio solamente corrige este desarrollo.

Algo muy diferente ocurre en el hombre. Al nacer, la criatura humana tiene
frente a si y, fuera de si, no sélo el mundo exterior, sino todo el sistema
extraordinariamente complejo de la cultura, que exige de ¢l “modos de
comportamiento” que en su cuerpo no estan ‘“‘codificados” genéticamente
(morfolégicamente), no estan presentes en forma alguna. No se trata, en este
caso, de corregir esquemas hechos de conducta, sino de asimilar modos de
actividad vital que, en general, no tienen relacion alguna con las formas
bioldgicamente necesarias de reaccion de su organismo ante las cosas y las
situaciones. Ello se refiere, incluso, a la conducta relacionada directamente con
la satisfaccion de las necesidades bioldgicamente innatas: la necesidad de la
comida esta biologicamente codificada en el hombre, pero la necesidad de
comerla con ayuda del plato y la cuchara, del cuchillo y el tenedor, sentado a la
mesa. etc., etc., es tan poco innata como las formas sintacticas del idioma en el
que aprende a hablar. En relacion con la morfologia del cuerpo del hombre, estas
son convenciones tan puras y exteriores como las reglas del juego de ajedrez.

Se trata de formas puras del mundo exterior (existentes fuera del cuerpo
individual) que, para convertirse en hombre, el nifio habrd de transformar en
formas de su actividad vital individual, en esquemas y modos de su actividad.

Este mundo de las formas sociales humanas de la actividad vital se contrapone al
hombre desde que nace (mas exactamente, al organismo bioldgico del género
homo sapiens) como una objetividad inmediata a la que esta obligado a adaptar
su “conducta”, todas las acciones de su cuerpo orgdnico, como un objeto a cuya
apropiacion los adultos dirigen toda su actividad.

La existencia de este mundo especificamente humano de las cosas creadas por el
hombre para el hombre, o sea, de cosas cuyas formas son formas cosificadas de
la actividad vital humana (del trabajo), y no formas inherentes a su propia
naturaleza, es una condicion de su conciencia y voluntad. Y nunca a la inversa:

ESCUELA DE CUADROS - 26

la conciencia y la voluntad no constituyen una condicidon y un presupuesto de
este mundo peculiar, menos aun su “causa’.

La conciencia y la voluntad, que surgen en la psiquis del individuo humano, son
una consecuencia directa del hecho de que a €l se contrapone (en calidad de
objeto de su actividad vital), no la naturaleza como tal, sino la naturaleza
transformada por las generaciones anteriores, configurada por el trabajo humano,
es decir, la naturaleza en las formas de la actividad vital humana.

La conciencia y la voluntad devienen formas necesarias de la psiquis alli y solo
alli donde el individuo se ve obligado a dirigir su propio cuerpo organico,
orientandose no por los requerimientos organicos naturales de ese cuerpo, sino
por las exigencias que le vienen de afuera, por las “reglas” aceptadas en la
sociedad en la que nace. Solamente en estas condiciones, el individuo esta
obligado a “diferenciarse” de su propio cuerpo organico. Estas reglas no se le
transmiten con el nacimiento, a través de los “genes”, sino que le son impuestas
desde afuera, le son dictadas por la cultura y no por la naturaleza.

Sélo aqui aparece la relacion, desconocida para el animal, del hombre consigo
mismo, como un representante singular de “otra” realidad. El individuo humano
estd obligado a mantener sus propias acciones bajo el control de las reglas y
esquemas que debe asimilar como objetos peculiares para convertirlas en reglas
y esquemas de la actividad vital de su propio cuerpo.

Al principio, estas reglas y esquemas se contraponen al hombre precisamente
como objetos exteriores, como formas y relaciones de cosas, creadas y recreadas
por el trabajo humano. Al asimilar los objetos de la naturaleza en las formas
creadas y recreadas por el trabajo humano, el individuo por primera vez deviene
hombre, representante del “género”, en tanto que, anteriormente, era sélo un
representante del género biologico.

La existencia de esta herencia puramente social de las formas de la actividad
vital, o sea, de la herencia de formas suyas que, en ningun caso, se trasmiten a
través de los genes, a través de la morfologia del cuerpo organico, sino sélo a
través de la educacion, de la incorporacion a la cultura existente, a través del
proceso en cuyo decursar el cuerpo organico del individuo se convierte en
representante plenipotenciario del género (o sea, de todo el conjunto concreto de
hombres vinculados entre si por las relaciones sociales); solamente, decimos, la
existencia de esta relacion especifica es la que trae a la vida la conciencia y la
voluntad como formas especificamente humanas de psiquis.

La conciencia, propiamente, surge solo alli donde el individuo se ve obligado a
verse a si mismo como desde afuera, como si lo hiciera con los ojos de otro



hombre, de todos los hombres, donde se ve compelido a comparar sus acciones
individuales con las acciones de otro hombre, o sea, s6lo en los marcos de la
actividad vital realizada conjuntamente. Solamente en tal caso, se exige la
voluntad como habilidad de supeditar forzosamente las tendencias y moéviles
propios a cierta ley, a cierta exigencia que no es dictada por el cuerpo organico
individual, sino por la organizacion del “cuerpo colectivo”, del colectivo,
agrupado en torno a una tarea comun.

Unica y exclusivamente en tales circunstancias, surge el plano propiamente ideal
de la actividad vital, desconocido para el animal. La conciencia y la voluntad no
son causas de la aparicion de este segundo plano de relaciones del individuo con
el mundo exterior, sino sélo formas siquicas de expresion suya, con otras
palabras, sus efectos. Sin embargo, no se trata de formas casuales, sino de formas
necesarias de su aparicion, de su expresion, de su realizacion.

No emprenderemos un examen mas amplio de la conciencia y la voluntad (y de
su relacion con la idealidad). En este punto comienza la esfera especial de la
psicologia. En cambio, el problema de la idealidad en su forma general,
igualmente significativo para la psicologia y la lingiiistica, asi como para toda
disciplina sociohistorica, va mas alla de los limites de la psicologia como tal y
debe ser examinado con independencia de los pormenores del plano puramente
psicologico de investigacion (como del de la economia politica).

La psicologia estd obligada a partir de la circunstancia de que, entre la
conciencia individual y la realidad objetiva, se encuentra un “eslabén mediador”:
la cultura histéricamente establecida, que constituye un presupuesto y una
condicion de la psiquis individual. Se trata de las formas economicas y juridicas
de las relaciones entre los hombres, las formas establecidas de la vida cotidiana,
las formas del lenguaje, etc. Para la psiquis individual (para la conciencia y la
voluntad del individuo), esta cultura se presenta directamente como un “sistema
de significados”, “cosificados” y contrapuestos a ellas en forma completamente
objetal, como una realidad “no psicologica”, “fuera de lo psicologico”.

A. A. Leontiev subraya especialmente esta circunstancia, en su significacion
funcional para la psicologia:

De este modo, los significados refractan el mundo en la
conciencia del hombre. Aunque el portador de los significados es
el lenguaje, el lenguaje no es el demiurgo de los significados. Tras
los significados lingiiisticos se ocultan los modos (operaciones)
socialmente elaborados de la accion, en cuyo decursar, los
hombres cambian y conocen la realidad objetiva. Con otras
palabras, en los significados estd representada la forma ideal

ESCUELA DE CUADROS - 27

(transformada y convertida en materia del lenguaje) de existencia
del mundo objetal, de sus propiedades, vinculos y relaciones,
puestas al descubierto por la totalidad de la practica social. Por
ello, los significados por si mismos, o sea, abstraidos de su
funcionamiento en la conciencia individual, son tan poco
“psicoldgicos”, como la realidad socialmente conocida que se
encuentra tras ellos.”

Precisamente por esto, la conversion del problema de la idealidad en un
problema psicologico (y aun peor, psicofisioldgico) conduce a la ciencia
materialista a un callejon sin salida, pues, en tal caso, se intenta descubrir “su
secreto” hurgando en el interior de la boveda craneana, en las relaciones
materiales entre las neuronas y no en el espacio real en que lo ideal surge y se
realiza, no en el espacio donde se desenvuelve la historia de las interrelaciones
reales entre el hombre social y la naturaleza. Esta es una pretension tan absurda
como el proposito de determinar la forma del valor a través del analisis quimico
del oro o del billete de banco, tal y como aquella forma se presenta a la vista y al
tacto. En ambos casos se trata del mismo fetichismo, de la misma atribucién a
entes naturales de lo que, de hecho, no pertenece a ellos como tales, sino
solamente a las formas del trabajo social humano en ellos representadas, a las
formas de las relaciones sociales entre los hombres.

El fetichismo es la forma mas tosca, primitiva y absurda del idealismo, aquella
que atribuye todos los atributos del “espiritu” a un pedazo de madera adornado
con conchas y plumas. Se trata de una conducta fetichista que no se diferencia en
nada de la conducta del animal que trata de lamer y morder la lampara eléctrica
que le sirve (en las habiles manos del experimentador) de sefial de la entrega de
comida. Para el animal, como para el fetichista, la lampara y el pedazo de madera
no son “sefales”, significaciones de otra cosa, sino una parte fisica por excelen-
cia de la situacion fisica que determina directamente sus conductas. Igualmente,
los chinos golpean sin piedad su idolo de arcilla si éste no desea hacer descender
la lluvia sobre sus campos.

El enigma - y su solucion- del idealismo reside precisamente en este punto, en las
peculiaridades de la psiquis que, en la composicion de la “certeza”
sensorialmente perceptible y existente fuera del cerebro, es incapaz de
diferenciar dos categorias diferentes e, incluso, contrapuestas por principio: las
propiedades naturales de las cosas, por una parte y, por otra, aquellas
propiedades suyas que no les son dadas por la naturaleza, sino por el trabajo
social humano encarnado, realizado o realizable, en estas cosas.

» AN. Leontiev. “Actividad y conciencia”, en Voprosii filosofii, N° 12, 1972, p. 134.



Este es precisamente el punto donde se fusionan directamente contrarios tales
como el tosco materialismo ingenuo y el igualmente tosco idealismo ingenuo, o
sea, donde transcurre la identificacion inmediata de lo material con lo ideal, y a
la inversa, identificacion que no tiene su origen en las grandes inteligencias de
Platon o de Hegel, sino precisamente en la falta de inteligencia que hace tomar
irreflexivamente todo lo que existe fuera de la cabeza, fuera de la psiquis, por /o
material y denomina ideal todo lo que se encuentra “en la cabeza”, “en la
conciencia”.

Marx comprende asi precisamente la esencia de esta confusion, de la que la
economia politica inglesa no pudo deshacerse. En los manuscritos preparatorios
de El Capital, escribe:

El materialismo chato de los economistas que consideran como
propiedades naturales de las cosas las relaciones sociales productivas de
los nombres y las determinaciones que adquieren estas cosas al
subordinarse a tales relaciones, es equivalente al idealismo igualmente
chato e, incluso, al fetichismo, que atribuye a las cosas relaciones
sociales en calidad de determinaciones inmanentes suyas y, por esta via,
las mistifica.*®

El materialismo realmente cientifico, a diferencia del “materialismo chato”, no
consiste, en este caso, en declarar “primario” y denominar “materia” todo lo que
se encuentra fuera del cerebro del individuo, ni , desde el angulo opuesto, en
declarar “secundario” y denominar “lo ideal” todo lo que se encuentra “en la
cabeza”. El materialismo cientifico consiste en la facultad de establecer una
frontera de principio en la composicion de las mismas “cosas” y “fendmenos”
sensorialmente tangibles y perceptibles, en la capacidad de ver precisamente en
estas “cosas” y “fendmenos” la diferencia y la contradiccidén existente entre /o
material 'y lo ideal. Justamente este materialismo obliga a concebir esta
diferencia, no como la diferencia -comprensible para cada hijo de buen vecino-
entre los “taleros reales e imaginarios” (dolares, rublos o yuanes), sino como la
diferencia mucho mas profunda, que yace en la naturaleza misma de la actividad
social humana, en sus diferencias de principio, tanto con respecto a la actividad
vital de cualquier animal, como con respecto a la actividad vital del propio
organismo del hombre.

En la composicion del plano ideal/ de la realidad se incluye tnica y
exclusivamente lo que ha sido creado por el trabajo en el hombre mismo y en la
parte de la naturaleza en que éste vive y actiia, aquello que, cada dia y cada hora,
desde el momento en que existe el hombre, se produce y reproduce por su propia

% Carlos Marx. Obras, t. 46, parte 11, p.198 (en ruso).

ESCUELA DE CUADROS - 28

actividad social, que es, por ello, una actividad transformadora, orientada a un
fin.

Precisamente por esta causa, resulta imposible hablar de la existencia de un
plano ideal en los animales (como en el hombre incivilizado, desarrollado de
forma puramente bioldgica ) sin apartarse del sentido de esta palabra
estrictamente establecido por la filosofia. Es por ello que, a pesar de la existencia
indudable de la psiquis en el animal e, incluso, puede ser, de algunos destellos de
“conciencia” (lo cual es muy dificil negarlo con respecto a los perros
domésticos), es imposible atribuirle un plano ideal de actividad si se posee un
minimo de cultura. El hombre se apropia del plano ideal/ de su actividad vital
unica y exclusivamente en el curso de su familiarizacion con las formas en
desarrollo historico de la actividad social, solamente de conjunto con el plano
social de existencia, con la cultura. La idealidad no es otra cosa que un aspecto
de la cultura, una dimension (determinacion, propiedad) suya. En relacién con la
psiquis (con la actividad siquica del cerebro), lo ideal es una realidad tan
objetiva como las montafias y los arboles, como la luna y el cielo estrellado,
como los procesos metabolicos que transcurren en el propio cuerpo organico del
individuo.

Por esta razon, y no a causa de la “tonteria de los idealistas”, los hombres (no
solamente los fil6sofos) confunden lo ideal con lo material y, de hecho, toman lo
uno por lo otro. La filosofia, incluso la platonico-hegeliana, es el tinico camino
hacia el esclarecimiento de esta ingenua confusion pancista, aunque justamente
el pancista sea quien mas se jacte de la superioridad de su “sensato juicio” sobre
las “construcciones misticas” de Platon y de Hegel.

El idealismo no es un fruto de la falta de reflexion, sino el fruto legitimo y
natural de un mundo donde “las cosas adquieren propiedades humanas y los
hombres se rebajan al nivel de una fuerza material [...]”?, donde las cosas se
dotan de “espiritu” y los seres humanos se ven privados de él. Como formula con
precision Mijail Lifshits en su libro sobre Marx, “el fetichismo mercantil -y todas
los matices de esta misma regularidad que de él se derivan en un estadio mas
concreto del analisis econdmico-, es algo realmente existente, constituye el
producto de una metamorfosis real.”*® La realidad objetiva de las formas ideales
no es una invencién ociosa de los idealistas astutos, como le parece a los
pseudomaterialistas que conocen, por una parte, el “mundo exterior” y por otra,
solo el “cerebro consciente” (o “la conciencia como propiedad y funcion del
cerebro”). Este pseudomaterialismo, a pesar de sus buenas intenciones, hunde

27 Mijail Lifshits. Carlos Marx. El arte y el ideal social, Mosct, 1972, p. 131.
2 Idem.



sus pies en el mismo pantano mistico del fetichismo en que lo hace su oponente,
el idealismo fiel a sus principios. No se trata ya del fetichismo de la madera, del
idolo de bronce o del “logos”, sino del fetichismo de los nervios, de las neuronas,
los axones, los acidos diso-xiribonucleicos, que en realidad contienen en si tan
poco de idealidad como una piedra arrojada al camino. Tan poco de idealidad,
como poco valor posee el diamante que ain permanece en las entrafias de la
tierra, por muy grande y pesado que sea.

Otra cosa bien diferente es el cerebro pulido y re-creado por el trabajo. Sélo este
cerebro deviene Organo y, mas aun, representante plenipotenciario de la
idealidad, del plano ideal de la actividad vital inherente exclusivamente al
Hombre. En esto consiste el verdadero materialismo cientifico, capaz de orientar-
se en el problema de lo ideal.

Cuando Marx define lo ideal como “lo material” “transpuesto a la cabeza
humana y transformado en ella”, tiene en cuenta precisamente la cabeza humana
y no un 6rgano del cuerpo de un individuo de la especie homo sapiens, colocado
sobre los hombros por la buena voluntad de la madre-naturaleza. Muchos
“materialistas” olvidan con frecuencia esta diferencia.

En la cabeza, comprendida de forma naturalista (o sea, tal y como la examina el
médico, el anatomista, el bidlogo, el fisidlogo de la actividad nerviosa superior,
el bioquimico, etc.) no ha existido, no existe ni existira nunca nada de idealidad.
Lo tnico que puede encontrarse en tal “cabeza” son los “mecanismos” materiales
que, con su complejo dinamismo, garantizan la actividad del hombre en general,
incluyendo la actividad en el plano ideal, la actividad en correspondencia con un
plan ideal.

La idealidad esta realmente vinculada con la conciencia y la voluntad de forma
necesaria, pero en modo alguno como lo imaginaba el viejo materialismo
premarxista. La idealidad no es un “aspecto” o “una forma de manifestacion” de
la esfera consciente-volitiva. Todo lo contrario, el caracter consciente volitivo de
la psiquis humana es una forma de manifestacion, un “aspecto” de lo ideal, su
expresion siquica, es decir, un “aspecto” del plano ideal, surgido en el decursar
de la historia social, de las relaciones del hombre con la naturaleza.

La idealidad es una caracteristica de las cosas, pero no de su configuracion
natural, sino de aquellas determinaciones suyas que deben su existencia al
trabajo, a la actividad creadora transformadora del hombre, a su actividad objetal
orientada a un fin.

La forma ideal es la forma de la cosa creada por el trabajo social humano; o a la
inversa, es la forma del trabajo realizada, -“encarnada”, “enajenada” en la

ESCUELA DE CUADROS - 29

sustancia de la naturaleza, y, por esta razon, se halla presente ante su propio
creador como forma de la cosa misma o como relacion entre cosas, relacion en la
que éstas han sido puestas por el hombre, por su trabajo, y que nunca hubieran
contraido por si mismas.

Precisamente por ello, el hombre contempla lo ideal como una realidad objetiva
existente fuera de su cuerpo, fuera de su ojo y de su cabeza. Por ello y solamente
por ello, lo ideal se confunde con tanta frecuencia y facilidad con lo material, se
toman las formas y relaciones de las cosas creadas por el hombre por formas y
relaciones naturales de estas cosas, y las formas social e histoéricamente
“puestas” en ellas, por propiedades naturales e innatas suyas, por formas y
relaciones eternas e invariables entre las cosas, por relaciones dictadas por las
“leyes de la naturaleza”.

Esta es la causa -y no la tonteria o la incultura de los hombres- de todas las
ilusiones idealistas del tipo platonico-hegeliano. Por ello, la refutacion teodrico-
filosofica del idealismo objetivo (de la concepcion segun la cual la idealidad de
las cosas precede a su ser material y constituye se causa) pudo realizarse
solamente en la forma de una concepcion positiva del papel real (objetivo) de lo
ideal en el proceso de la actividad social del hombre que transforma el material
natural (incluyendo el propio “cuerpo organico” del hombre, su morfologia
biologica innata, sus manos y su cerebro).

En el proceso de trabajo, el hombre, permaneciendo como un ser natural,
transforma tanto las cosas exteriores como su propio cuerpo natural, da una
forma nueva a la materia natural (incluyendo la materia de su propio sistema
nervioso y de su centro, el cerebro), la convierte en medio y en organo de su
actividad vital orientada a un fin. Por esta razon, el hombre desde el inicio ve la
naturaleza (la materia) como el material en que “se encarnan” sus objetivos y
como un medio para la realizacion de sus fines. Es por ello que ve en la
naturaleza, ante todo, lo que “se aviene” con este papel, lo que juega y puede
jugar el papel de medio para la realizacion de sus objetivos, o sea, aquello que,
de una forma u otra, ya ha incorporado al proceso de su actividad orientada a un
fin.

Asi, al inicio, el hombre presta atencion al cielo estrellado exclusivamente por
cuanto éste constituye un calendario y un compds naturales, instrumentos de su
actividad vital, y advierte sus propiedades y regularidades naturales sélo en la
medida en que éstas son propiedades y regularidades del material sobre el que
realiza su actividad y que esta obligado a tener en cuenta como un componente
objetivo de su actividad.



Precisamente por esta razon, el hombre toma los resultados de su actividad
transformadora (las formas y relaciones de las cosas establecidas por él mismo)
por las formas y relaciones de las cosas por si mismas. De aqui dimana el
fetichismo de cualquier género y matiz, una de cuyas variantes siempre ha sido y
es el idealismo filosofico, la doctrina que concibe las forma ideales de las cosas
(o sea, las formas de la actividad del hombre encarnadas en las cosas) como
formas sin premisas, eternas, primigenias y absolutas del mundo y que toma en
consideracion todo lo restante (es decir, toda la diversidad real del mundo ) en la
medida en que ha entrado en la 6rbita del trabajo, ha sido convertido en medio,
instrumento y material de la actividad orientada a un fin, ha sido refractado a
través del grandioso prisma de las formas ideales -de las formas de la actividad
humana-, ha sido representado en ellas y configurado por ellas.

Por ello, lo ideal existe solamente en el hombre. No existe idealidad fuera y al
margen de €l. Pero el hombre no se comprende, en este caso, como un individuo
particular con su cerebro, sino como el conjunto real de los hombres reales que
realizan conjuntamente su actividad vital especificamente humana, como “el
conjunto de todas las relaciones sociales” que se establecen entre los hombres en
torno a una tarea comun, en torno al proceso de la produccion social de sus
vidas. Lo ideal existe justamente “en el interior” del hombre asi comprendido, en
tanto en esta interioridad se encuentran todas las cosas “mediadoras” de los
individuos que producen su vida socialmente: las palabras del lenguaje, los
libros, las estatuas, los templos, los clubes, las torres de television y (jante todo!)
los instrumentos de trabajo, desde el hacha de piedra y la aguja de huso hasta la
fabrica automatizada contemporanea y la técnica de computacion electronica.
Precisamente en estas “cosas” existe lo ideal como actividad vital del hombre
social objetivada en el material natural, como actividad subjetiva transformadora
y orientada a un fin. Y no en el interior de la “cabeza”, del “cerebro”, como
piensan algunos materialistas bien intencionados, pero filoséficamente incultos.

La forma ideal es la forma de la cosa existente fuera de ella, a saber, en el
hombre, en la forma de su actividad vital, en la forma de objetivos y necesidades.
O, a la inversa, es la forma de la actividad vital del hombre existente fuera de él;
a saber, en la forma de la cosa creada por ¢l. La idealidad por si misma existe
solamente en la sucesion y el cambio de estas dos formas de su “encarnacion
exterior”, sin coincidir con ninguna de ellas tomadas por separado; existe solo a
través del proceso ininterrumpido de transformacion de la forma de la actividad
en forma de la cosa, y viceversa, de la forma de la cosa en forma de la actividad
del hombre social.

Si se intentara identificar lo ideal con una de estas dos formas de su existencia
inmediata, desapareceria al instante. Quedaria solamente un cuerpo

ESCUELA DE CUADROS - 30

completamente material y una funcioén corporea de ese cuerpo. La “forma de la
actividad” como tal es el esquema de la accidon exterior del organismo material
humano, del cuerpo singular del hombre, codificado en el sistema nervioso, en
los complejos estereotipos neurodinamicos y los “mecanismos cerebrales”. Nada
de idealidad se hallard dentro de ese cuerpo, por mucho que se intente
encontrarla. A su vez, la forma de la cosa creada por el hombre, separada del
proceso de la actividad vital social, del proceso de intercambio de sustancias
entre el hombre y la naturaleza, resulta simplemente la forma material de la cosa,
la forma fisica del cuerpo exterior, y nada mas. Asi, la palabra separada del
organismo de la convivencia humana es tan s6lo un hecho acustico u optico. “Por
si misma”, es tan poco ideal como el cerebro del hombre.

Lo ideal so6lo existe en el movimiento que conduce al encuentro mutuo de dos
“metamorfosis” opuestas, en la transformacion mutua, dialécticamente
contradictoria, de la forma de la actividad y la forma de la cosa.

Esta es la razon por la cual s6lo el materialismo dialéctico pudo resolver el
problema de la idealidad de las cosas.



