
MODERNIDAD Y CAPITALISMO

(15 tesis)

Bolívar Echeverría

¿Por qué la cuerda, entonces, si el aire es tan sencillo?

 ¿Para qué la cadena, si existe el hierro por sí solo?

César Vallejo

Los hombres de hace un siglo (ya inconfundiblemente modernos) pensaban que eran dueños de  

la  situación;  que  podían  hacer  con  la  modernidad  lo  que  quisieran,  incluso,  simplemente,  

aceptarla —tomarla completa o en partes, introducirle modificaciones— o rechazarla —volverle  

la espalda, cerrarle el paso, revertir sus efectos. Pensaban todavía desde un mundo en el que la 

marcha indetenible de lo moderno, a un buen trecho todavía de alcanzar la medida planetaria, no 

podía mostrar al entendimiento común la magnitud totalizadora de su ambición ni la radicalidad de 

los cambios que introducía ya en la vida humana. Lo viejo o tradicional tenía una  vigencia tan 

sólida y pesaba tanto, que incluso las más gigantescas o las más atrevidas creaciones modernas 

parecían  afectarlo  solamente  en  lo  accesorio  y  dejarlo  intocado  en  lo  profundo;  lo  antiguo  o 

heredado era tan natural, que no había cómo imaginar siquiera que las pretensiones de que hacían 

alarde los propugnadores de lo moderno fueran algo digno de tomarse en serio.

En nuestros días,  por el  contrario,  no parece que el  rechazo o la  aceptación  de lo  moderno  

puedan estar a discusión; lo moderno no se muestra como algo exterior a nosotros, no lo tenemos  

ante  los ojos como una terca  incógnita  cuya  exploración podamos emprender o no. Unos más, 

otros menos, todos, querámoslo o no, somos  ya modernos o nos estamos haciendo modernos, 

permanentemente. El predominio de lo moderno es un hecho consumado, y un hecho decisivo. 

Nuestra vida se desenvuelve dentro de la modernidad, inmersa en un proceso único, universal y  

constante  que  es  el  proceso  de  la  modernización.  Modernización  que,  por  lo  demás  —es  



necesario subrayar—, no es un programa de vida adoptado por nosotros, sino que parece más  

bien una fatalidad o un destino incuestionable al que debemos someternos.

"Lo moderno es lo mismo que lo bueno; lo malo que aún pueda  prevalecer se explica porque lo 

moderno aún no llega del todo o porque ha llegado incompleto." Éste fue sin duda, con plena  

ingenuidad, el lema de todas las políticas de todos los estados nacionales hace un siglo; hoy lo 

sigue siendo, pero la ingenuidad de entonces se ha convertido en cinismo.

Han pasado cien años y la meta de la vida social —modernizarse: perfeccionarse en virtud de un 

progreso en las técnicas de producción, de organización social y de gestión política— parece ser 

la  misma.  Es  evidente  sin  embargo que,  de entonces  a  nuestros  días,  lo  que  se  entiende  por 

"moderno" ha experimentado una mutación considerable. Y no porque aquello que pudo ser visto  

entonces  como  innovador  o  "futurista" resulte  hoy  tradicional  o  "superado",  sino  porque  el 

sentido  que  enciende  la  signifiación  de  esa  palabra  ha  dejado  de  ser  el  mismo.  Ha  salido  

fuertemente cambiado de la aventura por la que debió pasar;  la aventura de su asimilación y 

subordinación al sentido de la palabra "revolución".

El  "espíritu  de  la  utopía"  no  nació  con  la  modernidad,  pero  sí  alcanzó  con ella  su  figura 

independiente,  su consistencia  propia,  terrenal.  Giró  desde  el  principio  en  torno al  proceso de 

modernización, atraído por la oportunidad que éste parecía traer consigo —con su  progresismo— 

de quitarle lo categórico al "no que está implícito en la palabra "utopía" y entenderlo como un 

"aún no" prometedor.

La tentación de "cambiar el mundo" —"cambiar la vida"— se introdujo primero en la dimensión 

política. A fines del siglo XVIII, cuando la modernización como Revolución Industrial apenas había 

comenzado, su presencia como actitud impugnadora del  ancien  régime  era ya indiscutible; era el 

movimiento histórico de las "revoluciones burguesas". La Revolución vivida como una actividad que 

tiene su meta y su sentido en el progreso político absoluto: la cancelación del pasado nefasto y la 

fundación de un porvenir de justicia, abierto por completo a la imaginación. Pronto, sin embargo, la 

tentación utopista fue expulsada de la dimensión política y debió refugiarse en el otro ámbito del 

progresismo absoluto, el de la potenciación de las capacidades de rendimiento de la vida productiva. 

Mientras pudo estar ahí, antes de que los estragos sociales de la industrialización capitalista la hicieran 

experimentar un nuevo rechazo, fue ella la que dotó de sentido a la figura puramente técnica de la 

modernización. El "espíritu de la utopía" comenzaría hacia finales del siglo XIX un nuevo — ¿último?

— intento de tomar cuerpo en la orientación progresista del proceso de modernización; el intento 



cuyo fracaso vivimos actualmente.

Aceptar o rechazar la modernización como reorganización de la vida social en torno al progreso de 

las técnicas en los medios de producción, circulación y consumo eran los dos polos básicos del 

comportamiento social entre los que se componía y recomponía a comienzos de siglo la constelación 

política  elemental.  Su  aceptación  "gattopardiana",  como  maniobra  conservadora,  destinada  a 

resguardar lo tradicional, llegaba a coincidir y confundirse con su aceptación reformista o ingenua, 

la que calcaba de ella su racionalidad progresista. Por otra parte, su rechazo reaccionario, que ve en 

ella un atentado contra la esencia inmutable de ciertos valores humanos de estirpe metafísica, un 

descarrío condenable que puede y debe ser desandado, era un rechazo similar aunque de sentido 

diametralmente opuesto al de quienes la impugnaban también, pero en tanto que alternativa falsa o 

suplantación de un proyecto de transformación revolucionaria de lo humano. En el  campo de la 

izquierda  lo  mismo que  en  el  de  la  derecha,  definiendo posiciones  marcadamente  diferentes 

dentro de ambos, se enfrentaban la aceptación y el rechazo de la modernización, experimentada 

como la dinámica de una historia regida por el progreso técnico.

    No  obstante  el  predominio  práctico  incontestable  y  las  irrupciones  políticas  decisivas  y 

devastadoras de la derecha,  es innegable que la vida política del siglo XX se ha guiado por las 

propuestas  —desiguales  e  incluso  contradictorias— de  una  "cultura  política  de  izquierda".  La 

izquierda  ha  inspirado  el  discurso  básico  de  lo  político  frente  a  la  lógica  tecnicista  de  la 

modernización. Sea que haya asumido a ésta como base de la reforma o que la haya impugnado 

como sustituto insuficiente de la revolución, un presupuesto ético lo ha guiado en todo momento: 

el "humanismo", entendido como una búsqueda de la emancipación individual y colectiva y de la 

justicia  social.  Es por ello que la significación de lo moderno como realización de una utopía 

técnica sólo ha adquirido su sentido pleno en este siglo cuando ella ha aparecido en tanto que 

momento constitutivo pero subordinado de lo que quiere decir  la palabra  "socialismo": la rea-

lización (reformista o revolucionaria) de la utopía político-social —el reino de la libertad y la  

justicia—  como  progreso  puro,  como  sustitución  absolutamente  innovadora  de  la  figura  

tradicional en la que ha existido lo político.

La historia  contemporánea,  configurada  en  torno al  destino  de  la  modernización capitalista, 

parece  encontrarse  ante  el  dilema  propio  de  una  "situación  límite":  o  persiste  en  la  dirección 

marcada  por  esta  modernización  y  deja  de  ser  un  modo  (aunque  sea  contradictorio)  de 

afirmación  de  la  vida,  para  convertirse  en  la  simple  aceptación  selectiva  de  la  muerte,  o  la 



abandona y, al dejar sin su  soporte tradicional a la civilización alcanzada, lleva en cambio a la  

vida social en dirección a la barbarie. Desencantada de su inspiración en el "socialismo" progresista 

—que  se  puso  a  prueba  no  sólo  en  la figura  del  despotismo  estatal  del  "mundo  [imperio] 

socialista" sino también  bajo la  forma de un correctivo social  a las instituciones  liberales  del  

"mundo [imperio]  occidental"—, esta  historia  parece  haber llegado a clausurar aquello que se 

abrió justamente con ella: la utopía terrenal como propuesta de un mundo humano radicalmente 

mejor  que  el  establecido,  y  realmente  posible.  Paralizada  su creatividad  política  —como a  la 

espera de una catástrofe—, se mantiene en un vaivén errático que la lleva entre pragmatismos  

defensivos  más  o menos simplistas  y  mesianismos  desesperados de mayor  o  menor  grado de 

irracionalidad.

Las Tesis que se exponen en las siguientes páginas intentan detectar en el campo de la teoría la 

posibilidad  de  una  modernidad  diferente  de  la  que  se  ha  impuesto  hasta  ahora,  de  una 

modernidad  no  capitalista.  Lo  hacen,  primero,  a  partir  del  reconocimiento  de  un  hecho:  el  

estado de  perenne inacabamiento  que  es  propio de  la  significación de los entes históricos;  y 

segundo, mediante un juego de conceptos que intenta desmontar teóricamente ese hecho y que, 

para ello, pensando que  "todo lo que es real puede ser pensado también como siendo aún sólo 

posible" (Leibniz), hace una distinción entre la configuración o forma de presencia actual de una 

realidad  histórica,  que  resulta  de  la  adaptación  de  su  necesidad  de  estar  presente  a  las 

condiciones  más  o  menos  "coyunturales" para  que  así  sea  —y  que  es  por  tanto  siempre 

substituible— y su esencia o forma de presencia "permanente", en la que su necesidad de estar 

presente se da de manera pura, como una potencia ambivalente que no deja de serlo durante todo 

el tiempo de su consolidación, por debajo de los efectos de apariencia más "definitiva" que tenga 

en  ella  su  estar  configurada.  De  acuerdo  con  esta  suposición,  la  modernidad  no  sería  "un 

proyecto inacabado"; sería, más bien, un conjunto de posibilidades exploradas y actualizadas sólo 

desde una perspectiva  y en un solo sentido, y dispuesto a lo que aborden desde otro lado y lo 

iluminen con una luz diferente.

Tesis I 

La clave económica de la modernidad

Por  modernidad  habría que entender el  carácter  peculiar  de una  forma histórica de totalización 

civilizatoria  de  la  vida  humana.  Por capitalismo,  una forma o modo de  reproducción de  la  vida 



económica del ser humano: una manera de llevar a cabo aquel conjunto de sus actividades que está 

dedicado directa y preferentemente a la producción, circulación y consumo de los bienes producidos.

Entre  modernidad  y  capitalismo  existen  las  relaciones  que  son  propias  entre  una  totalización 

completa e independiente y una parte de ella, dependiente suya, pero en condiciones de imponerle un 

sesgo especial a su trabajo de totalización.

Este predominio de la dimensión económica de la vida (con su modo capitalista particular) en la 

constitución  histórica de la  modernidad es tal  vez justamente  la última gran afirmación de una 

especie de  "materialismo histórico" espontáneo que ha caracterizado a la existencia social durante 

toda "la historia basada en la escasez".  "Facultad" distintiva del ser humano ("animal expulsado del 

paraíso de la animalidad") es sin duda la de vivir su vida física como sustrato de una vida  "meta-

física" o  política,  para  la  cual  lo  prioritario  reside  en  el  dar  sentido  y  forma a  la  convivencia 

colectiva. Se trata, sin embargo, de una  "facultad" que sólo ha podido darse bajo la condición de 

respetar al  trabajo productivo  como la dimensión fundamental, posibilitante y delimitante, de  su 

ejercicio. El trabajo productivo ha sido la pieza central de todos los proyectos de existencia humana. 

Dada la condición transhistórica de una escasez relativa de los bienes requeridos, es decir, de una 

"indiferencia" o incluso una  "hostilidad" de lo Otro o lo no humano (la  "Naturaleza"), ninguno de 

ellos  pudo  concebirse,  hasta  antes  de  la  Revolución  Industrial,  de  otra  manera  que  como  una 

estrategia diseñada para defender la existencia propia en un dominio siempre ajeno. Ni siquiera el 

"gasto improductivo" del más fabuloso de los dispendios narrados por las leyendas tradicionales 

alcanzó jamás a rebasar verdaderamente la medida de la imaginación permitida por las exigencias 

de la mera sobrevivencia al entendimiento humano.

Dos razones que se complementan hacen de la teoría crítica del capitalismo una vía de acceso 

privilegiada a  la comprensión de la  modernidad:  de ninguna realidad histórica puede decirse con 

mayor propiedad que sea típicamente moderna como del modo capitalista de reproducción de la 

riqueza social; a la inversa, ningún contenido característico de la vida moderna resulta tan esencial 

para definirla como el capitalismo.

Pero la perspectiva que se abre sobre la modernidad desde la problematización del capitalismo no 

sólo es capaz de encontrarle su mejor visibilidad; es capaz también —y se diría, sobre todo— de 

despertar en la inteligencia el reclamo más apremiante de comprenderla. Son los atolladeros que se 

presentan en la modernización de la economía —los efectos contraproducentes del progreso cuan-

titativo  (extensivo  e  intensivo)  y  cualitativo  (técnico),  lo  mismo  en la  producción  que  en  la 



distribución y el consumo de los bienes—los que con mayor frecuencia y mayor violencia hacen del 

Hombre  un  ser  puramente  destructivo:  destructivo  de  lo  Otro,  cuando  ello no  cabe  dentro  de  la 

Naturaleza  (como  "cúmulo  de  recursos  para  lo  humano'),  y  destructivo  de  sí  mismo,  cuando él 

mismo es "natural" (material,  corporal,  animal),  y no cabe dentro de lo que se ha humanizado a 

través del trabajo técnico "productivo".

La  imprevisible  e  intrincada  red  de  los  múltiples  caminos  que  ha  seguido  la  historia  de  la 

modernidad se tejió en un diálogo decisivo, muchas veces imperceptible, con el proceso oscuro de la 

gestación,  la  consolidación  y  la  expansión  planetaria  del  capitalismo  en  calidad  de  modo  de 

producción. Se trata de una dinámica profunda, en cuyo nivel la historia no toma partido frente al 

acontecer coyuntural. Desentendida de los sucesos que agitan a las generaciones y apasionan a los 

individuos,  se  ocupa  sin  embargo  tercamente en  indicar  rumbos,  marcar  tiempos  y  sugerir 

tendencias generales a la vida cotidiana.

Tres  parecen ser  las  principales  constantes  de la  historia  del  capitalismo que han debido ser 

"trabajadas" e integradas por la historia de la modernidad: a) la reproducción cíclica, en escala cada 

vez mayor (como en una espiral) y en referencia a satisfactores cada vez diferentes, de una "escasez 

relativa artificial" de la naturaleza respecto de las necesidades humanas; b) el avance de alcances 

totalitarios, extensivo e intensivo (como planetarización y como tecnificación, respectivamente) de 

la subsunción real del funcionamiento de las fuerzas productivas bajo la acumulación del capital, y 

c) el corrimiento indetenible de la dirección en la que fluye el tributo que la propiedad capitalista  

— y  su institucionalidad mercantil y pacífica— paga al dominio monopólico —y su arbitrariedad 

extra-mercantil  y  violenta—: de alimentar  la  renta  de  la  tierra  pasa a  engrosar  la  renta  de  la  

tecnología.

Tesis 2

Fundamento, esencia y figura de la modernidad

Como es característico de toda realidad humana, también la modernidad está  constituida por el 

juego de dos niveles diferentes de presencia real: el posible o potencial y el actual o efectivo. (Es 

pertinente  distinguir  entre  ellos,  aunque  existe  el  obstáculo  epistemológico de  que  el  primero 

parece estar aniquilado por el segundo, por cuanto éste, como realización suya, entra a ocupar su 

lugar.)



En el primer nivel, la modernidad puede ser vista como  forma ideal  de totalización de la vida 

humana. Como tal, como esencia de la modernidad, aislada artificialmente por el discurso teórico 

respecto  de  las  configuraciones  que  le  han  dado  una  existencia  empírica,  la  modernidad  se  

presenta como una realidad de concreción en suspenso, todavía indefinida; como una substancia 

en el momento en que "busca" su forma o se deja "elegir" por ella (momento en verdad imposible, 

pues una y otra sólo pueden ser simultáneas); como una exigencia "indecisa", aún polimorfa, una 

pura potencia.

En el segundo nivel, la modernidad puede ser vista como configuración histórica efectiva; como 

tal,  la modernidad deja de ser una realidad de orden ideal e impreciso: se presenta de manera  

plural en una serie de proyectos e intentos históricos de actualización  que, al sucederse unos a 

otros o al coexistir unos con otros en conflicto por el predominio, dotan a su existencia concreta de 

formas particulares sumamente variadas.

El fundamento de la modernidad se encuentra en la consolidación indetenible —primero lenta, en 

la Edad Media, después acelerada, a partir del siglo  XVI,  e incluso explosiva, de la Revolución 

Industrial pasando por nuestros días— de un cambio tecnológico que afecta a la raíz misma de las  

múltiples  "civilizaciones  materiales" del  ser  humano.  La  escala  de  la  operatividad  instrumental 

tanto  del  medio  de producción como de  la  fuerza  de  trabajo  ha dado un "salto cualitativo";  ha 

experimentado una ampliación que la ha hecho  pasar a un orden de medida superior y, de esta 

manera, a un horizonte de posibilidades de dar y recibir formas desconocido durante milenios de 

historia.  De estar acosadas y sometidas por el universo  exterior al mundo conquistado por ellas 

(universo al que se reconoce entonces como "Naturaleza"),  las fuerzas productivas pasan a ser,  

aunque no más potentes que él  en general,  sí  más poderosas que él  en lo que concierne a sus  

propósitos específicos;  parecen instalar por fin al  Hombre en la jerarquía prometida de  "amo y 

señor" de la Tierra.

Temprano, ya en la época de la "invención de América", cuando la Tierra redondeó definitivamente 

su figura para el Hombre y le transmitió la medida de su finitud dentro del Universo infinito, un 

acontecimiento profundo comenzaba a hacerse irreversible en la historia de los tiempos lentos y los 

hechos de larga duración. Una mutación en la estructura misma de la  "forma natural" —sustrato 

civilizatorio elemental— del proceso de reproducción social  venía a minar lentamente el terreno 

sobre  el  cual  todas  las  sociedades  históricas  tradicionales,  sin  excepción,  tienen  establecida  la 

concreción de su código de vida originario. Una vieja sospecha volvía entonces a levantarse —ahora 

sobre datos cada vez más confiables—: que la escasez no constituye la "maldición sine qua non" de la 



realidad humana; que el modelo bélico que ha inspirado todo proyecto de existencia histórica del 

Hombre, convirtiéndolo en una estrategia que condiciona la supervivencia propia a la aniquilación o 

explotación de lo Otro (de la Naturaleza, humana o extrahumana), no es el único posible;  que es 

imaginable —sin ser una ilusión— un modelo diferente, donde el desafío dirigido a lo Otro siga más 

bien el modelo del eros.

La esencia de la modernidad se constituye en un momento crucial de la historia de la civilización 

occidental europea y consiste propiamente en un reto —que a ella le tocó provocar y que sólo ella 

estuvo en condiciones de percibir y reconocer prácticamente como tal. Un reto que le plantea la 

necesidad de elegir,  para sí  misma y para la civilización en su conjunto,  un cauce histórico de 

orientaciones radicalmente diferentes de las tradicionales, dado que tiene ante sí la posibilidad real 

de un campo instrumental  cuya efectividad técnica permitiría  que la abundancia substituya a la 

escasez en calidad de situación originaria y experiencia fundante de la existencia humana sobre la 

tierra. A manera del trance por el que pasaría una pieza teatral que, sin poder detenerse, debiera 

rehacer su texto en plena función para remediar la desaparición del motivo de su tensión dramática, 

el descubrimiento del fundamento de la modernidad puso temprano a la civilización europea en una 

situación de conflicto y ruptura consigo misma que otras civilizaciones sólo conocerán más tarde y 

con un grado de interiorización mucho menor. La civilización europea debía dar forma o convertir 

en substancia suya un estado de cosas —que la fantasía del género humano había pintado desde 

siempre como lo más deseable y lo menos posible— cuya dirección espontánea iba sin embargo 

justamente en sentido contrario al del estado de cosas sobre el que ella, como todas las demás, se 

había levantado.

Las configuraciones históricas efectivas de la modernidad aparecen así como el despliegue de las 

distintas  re-formaciones  de  sí  mismo que  el  occidente  europeo puede  "inventar " —unas  como 

intentos aislados, otras coordinadas en grandes proyectos globales—con el fin de responder a esa 

novedad absoluta desde el nivel más elemental de su propia estructura. Más o menos logradas en  

cada  caso,  las  distintas  modernidades  que ha conocido la  época moderna,  lejos  de  "agotar  "  la 

esencia de la modernidad y de cancelar así el trance de elección, decisión y realización que ella  

implica, han despertado en ella perspectivas cada vez nuevas de autoafirmación y han reavivado  

ese  trance  cada  cual  a  su  manera.  Las  muchas  modernidades  son figuras  dotadas  de  vitalidad 

concreta  porque  siguen  constituyéndose  conflictivamente  como  intentos  de  formación  de  una  

materia —el revolucionamiento de las fuerzas productivas—que aún ahora no acaba de perder su  

rebeldía.



De todas las modernidades efectivas que ha conocido la historia, la más funcional, la que parece 

haber desplegado de manera más amplia sus potencialidades, ha sido hasta ahora la modernidad del 

capitalismo  industrial  maquinizado  de  corte  noreuropeo:  aquella  que,  desde  el siglo XVI  hasta 

nuestros  días,  se  conforma  en  torno  al  hecho  radical  de la  subordinación  del  proceso  de 

producción/consumo al "capitalismo" como forma peculiar de acumulación de la riqueza mercantil.

Ningún discurso que aspire a decir algo de interés sobre la vida contemporánea puede prescindir  

de la dimensión crítica.  Ésta,  a su  vez, se juega en aquel momento de reflexión que alcanza a 

atravesar las características de la modernidad "realmente existente" y a desencubrir su esencia; 

momento decisivo de todo significar efectivo en que la modernidad es sorprendida, mediante algún 

dispositivo de  destrucción teórica de sus configuraciones capitalistas concretas, en su estado de 

disposición polimorfa, de indefinición y ambivalencia. El lomo de la continuidad histórica ofrece  

una línea impecable al tacto y a la vista; pero oculta cicatrices, restos de miembros mutilados e incluso 

heridas aún sangrantes que sólo se muestran cuando la mano o la mirada que pasan sobre él lo hacen a 

contrapelo. Conviene por ello perderle el respeto a lo fáctico; dudar de la racionalidad que se inclina ante 

el mundo "realmente existente", no sólo como ante el mejor (dada su realidad) sino como ante el único 

mundo posible, y confiar en otra, menos "realista" y oficiosa, que no esté reñida con la libertad. Mostrar 

que lo que es no tiene más "derecho a ser" que lo que no fue pero pudo ser; que por debajo del proyecto 

establecido  de  modernidad,  las  oportunidades  para  un  proyecto  alternativo  —más adecuado  a  las 

posibilidades de afirmación total de la vida, que ella tiene en su esencia— no se han agotado todavía.

Es sabido que la historia no puede volver sobre sus pasos, que cada uno de ellos clausura el lugar donde 

se posó. Incluso lo que se presenta como simple borradura y corrección de una figura dada es en verdad 

una versión nueva de ella: para conservarla y asumirla ha tenido, en un mismo movimiento, que destruirla 

y rechazarla. El fundamento de la modernidad no es indiferente a la historia de las formas capitalistas que, 

en una sucesión de encabalgamientos, hicieron de él su substancia; su huella es irreversible: profunda, 

decisiva y definitiva. Sin embargo, no está fuera de lugar poner una vez más en tela de juicio la vieja 

certeza —remozada ahora con alivio, después de "la lección del desencanto"— que reduce el camino de la 

modernidad a esta huella y da por sentada la identidad entre lo capitalista y lo moderno; averiguar otra vez 

en qué medida la utopía de una modernidad post-capitalista — ¿socialista? ¿comunista? ¿anarquista?— 

es todavía realizable.

Tesis 3

Marx y la modernidad



La desconstrucción teórica que hace Marx del discurso de la  economía política  traza  numerosos 

puentes conceptuales hacia la problematización de la modernidad. Los principales, los que salen del 

centro  de su proyecto crítico, pueden encontrarse en los siguientes momentos de su comprensión del 

capitalismo.

La  hipótesis  que  intenta  explicar  las  características  de  la  vida  económica  moderna  mediante  la 

definición de su estructura como un hecho dual y contradictorio; como el resultado de la unificación 

forzada,  aunque  históricamente  necesaria,  mediante  la  cual  un  proceso  formal  de  producción  de 

plusvalor y  acumulación de capital (es decir, el estrato de existencia abstracto de esa vida económica 

como "formación [Bildung] de valor") subsume o subordina a un proceso real de transformación de la 

naturaleza y restauración del cuerpo social  (es decir,  al  estrato de existencia  concreto de esa vida 

económica como formación  [Bildung] de riqueza).  Subsunción o subordinación que, por lo demás, 

presentaría dos niveles o estados diferentes, de acuerdo con el grado y el tipo de su efecto donador de 

forma: el primero, "formal", en el que el modo capitalista, interiorizado ya por la sociedad, sólo cambia 

las condiciones de propiedad del proceso de producción/consumo y afecta todavía desde afuera a los 

equilibrios  cualitativos  tradicionales  entre  el  sistema de  necesidades  de  consumo  y  el  sistema de 

capacidades de producción; y el segundo, "real" o substancial, en el que la interiorización social de ese 

modo, al penetrar hasta la estructura técnica del proceso de producción/consumo, desquicia desde su 

interior —sin aportar una  propuesta cualitativa alternativa— a la propia dialéctica entre necesidades y 

capacidades.

La descripción de la diferencia y la complementariedad que hay entre la estructuración simplemente 

mercantil  de  la  vida  económica  (circulación  y producción/consumo de  los  elementos  de  la  riqueza 

objetiva) y su configuración desarrollada en el sentido mercantil-capitalista. Así mismo, la comprensión 

de la historia de esa complementariedad: de la época en que lo capitalista se presenta como la única 

garantía  sólida de lo mercantil  a la época en que lo mercantil  debe servir de mera apariencia a lo 

capitalista.  Un solo proceso y dos  sentidos  contrapuestos.  En una  dirección:  el  comportamiento  

capitalista  del  mercado  es  el  instrumento  de  la  expansión  y  consolidación  de  la  estructura  

mercantil en calidad de ordenamiento fundamental y exclusivo de toda la circulación de la riqueza 

social (a expensas de otros ordenamientos "naturales"). En la otra dirección: la estructura mercantil 

es  el  instrumento  de  la  expansión  y  consolidación  de  la  forma  capitalista  del  comportamiento 

económico en calidad de modo dominante de la producción y el consumo de la riqueza social.



La derivación tanto del concepto de cosificación y fetichismo mercantil como del de enajenación y 

fetichismo capitalista —como categorías críticas de la civilización moderna en general— a partir de 

la  teoría  que  contrapone  la  mercantificación  simple  del  proceso  de  producción/consumo  de  la 

riqueza social (como fenómeno exterior a él y que no se atreve con la fuerza de trabajo humana) a la 

mercantificación capitalista del mismo (como hecho que, al afectar a la fuerza de trabajo, penetra en 

su interior). Esta derivación lleva a definir la cosificación mercantil simple como el proceso histórico 

mediante el cual la capacidad de auto-constituirse (y de socializar a los individuos), propia de toda 

sociedad, deja de poder  ser ejercida de manera directa e infalible  ("necesaria"), y debe realizarse en 

medio  de  la  acción  inerte,  unificadora  y  generalizadora,  del  mecanismo  circulatorio  de  las 

mercancías, es decir, sometida a la desobediencia del Azar. Gracias a él, la autarquía o soberanía 

deja de estar cristalizada en calidad de atributo del sujeto social —como en la historia arcaica en la 

que esto sucedió como recurso defensivo de la identidad colectiva amenazada— y permanece como 

simple posibilidad del mismo. Incluido en este proceso, el cúmulo de las cosas —ahora "mundo de 

las mercancías"— deja de ser únicamente el conjunto de los circuitos naturales entre la producción y 

el consumo y se convierte también, al mismo tiempo, en la suma de los nexos que conectan entre sí,  

"por milagro", a los individuos privados, definidos precisamente por su independencia o carencia de 

comunidad. Sería un reino de "fetiches": objetos que, "a espaldas" de los productores/consumidores, y 

antes de que éstos tengan nada que ver en concreto el uno con el otro, les asegura sin embargo el 

mínimo  indispensable  de  socialidad  abstracta  que  requiere  su  actividad.  A  diferencia  de  esta 

cosificación mercantil simple, la cosificación mercantil-capitalista o enajenación se muestra como el 

proceso  histórico  mediante  el  cual  la  acción  del  Azar,  en  calidad  de  instancia  rectora  de  la 

socialización mercantil básica, viene a ser interferida (limitada y desviada) por un dispositivo —una 

relación de explotación disfrazada de intercambio de equivalentes (salario por fuerza de trabajo)— 

que hace de la desigualdad en la propiedad de los medios de producción el fundamento de un destino 

asegurado de dominio de una clase social sobre otra. En consecuencia, también el fetichismo de las 

mercancías capitalistas sería diferente del fetichismo mercantil elemental. Lejos de ser un medium 

imparcial —lo mismo en el plano "natural" o de conexión del sujeto como productor consigo mismo 

como consumidor, que en el  "sobre-natural" o de conexión entre los innumerables ejemplares del 

sujeto mercantil, los propietarios privados individuales o colectivos—, el "mundo de las mercancías" 

marcado por el capitalismo impone una tendencia estructural no sólo en el enfrentamiento de la 

oferta y la demanda de bienes producidos, sino también en el juego de fuerzas donde se anuda la red 

de la socialización abstracta: es favorable a toda actividad y a toda institución que la atraviese en el 



sentido de su dinámica dominante          (D—M—[D + d]) y es hostil a todo lo que pretenda hacerlo  

en contra de ella.

La  diferenciación  del  productivismo  específicamente  capitalista respecto  de  los  otros 

productivismos  conocidos  a  lo  largo  de  la  historia  económica  que  se  ha  desenvuelto  en  las 

condiciones de la escasez. Su definición como la necesidad que tiene la vida económica capitalista 

de "producir por y para la producción misma", y no con finalidades exteriores a ella, sea, sólo en la 

medida en que re-encauza lo más pronto posible la mayor parte posible del plusvalor explotado  

hacia la esfera productiva, la riqueza constituida como capital puede afirmarse efectivamente como 

tal y seguir existiendo.

El  descubrimiento  de  la  destructividad  que  caracteriza  esencialmente  a  la  única  vía  que  la  

reproducción capitalista  de la  riqueza social  puede abrir  para el  advenimiento  ineludible  de la  

revolución tecnológica moderna, para su adopción y funcionalización productivo/consuntiva. La 

"ley general  de la acumulación capitalista"  —desarrollada,  como conclusión teórica central  del  

discurso crítico de Marx sobre la economía política, a partir de la distinción elemental entre capital  

constante y capital variable y el examen de la composición orgánica del capital— hace evidentes la 

generación y la reproducción inevitables de un "ejército industrial de reserva", la condena de una 

parte  del  cuerpo  social  al  status  de  excedente,  prescindible  y  por  tanto  eliminable.  Esboza  la 

imagen de la vida económica  regida por la  reproducción del  capital  como la  de un organismo 

poseído por una folía indetenible de violencia auto-agresiva.

La localización del fundamento del progresismo tecnológico capitalista en la necesidad (ajena de 

por  sí  a  la  lógica  de la  forma capitalista  pura)  de  los  múltiples  conglomerados  particulares  de 

capital de competir entre sí por la "ganacia extraordinaria". A diferencia de la renta de la tierra, esta 

ganancia  sólo  puede  alcanzarse  mediante  la  monopolización  más  o  menos  duradera  de  una  

innovación técnica capaz de incrementar la productividad de un determinado centro de trabajo y de 

fortalecer  así  en  el  mercado,  por  encima  de  la  escala  establecida,  la  competitividad  de  las  

mercancías producidas en él.

La explicación del industrialismo capitalista —esa tendencia arrolladora a reducir la importancia 

relativa de los medios de producción no producidos (los naturales o del campo), en beneficio de la 

que tienen los medios de producción cuya existencia se debe casi exclusivamente al trabajo humano 

(los artificiales  o de la ciudad)— como el resultado de la competencia por la apropiación de la 

ganancia extraordinaria que entablan los dos polos de propiedad monopólica a los que el conjunto de 

los propietarios capitalistas tiene que reconocerle derechos en el proceso de determinación de la 



ganancia media. Asentada sobre los recursos y las disposiciones más productivas de la naturaleza, la 

propiedad sobre la tierra defiende su derecho tradicional a convertir al fondo global de ganancia 

extraordinaria en el pago por ese dominio, en renta de la tierra.  La única propiedad que está en 

capacidad  de  impugnar  ese  derecho  y  que,  a  lo  largo  de  la  historia  moderna,  ha  impuesto 

indeteniblemente el suyo propio es la que se asienta en el dominio, más o menos duradero, sobre una 

innovación técnica de los medios de producción industriales. Es la propiedad que obliga a convertir 

una parte cada vez mayor de la ganacia extraordinaria en un pago por su dominio sobre este otro 

"territorio", en una "renta tecnológica".

Tesis 4

Los rasgos característicos de la vida moderna

Cinco fenómenos distintivos del proyecto de modernidad que prevalece se prestan para ordenar en 

torno  a  ellos,  y  sobre  todo  a  las  ambivalencias  que  en  cada  uno  se  pretenden  superadas,  las 

innumerables marcas que permiten reconocer a la vida moderna como tal.

El Humanismo. No se trata solamente del antropocentrismo, de la tendencia de la vida humana a  

crear para sí un mundo (cosmos) autónomo y dotado de una autosuficiencia relativa respecto de lo 

Otro (el caos). Es, más bien, la pretensión de la vida humana de supeditar la realidad misma de lo 

Otro a  la suya propia;  su afán de constituirse, en tanto que Hombre o sujeto independiente,  en 

calidad  de  fundamento  de  la  Naturaleza,  es  decir,  de  todo  lo  infra-,  sobre-  o  extra-humano , 

convertido en puro objeto, en mera contraparte suya. Aniquilación o expulsión permanente del caos 

—lo que implica al mismo tiempo una eliminación o colonización siempre renovada de la Barbarie

—, el  humanismo afirma un orden e impone una civilización que tienen su origen en el  triunfo 

aparentemente definitivo de la técnica racionalizada sobre la técnica mágica. Se trata de algo que 

puede llamarse "la muerte de la primera mitad de Dios" y que consiste en la abolición de lo divino-

numinoso en su calidad de garantía de la efectividad del campo instrumental de la sociedad. Dios, 

como fundamento de la necesidad del orden cósmico, como prueba fehaciente del pacto entre la 

comunidad que sacrifica y lo Otro que accede, deja de existir. Si antes la productividad era puesta 

por el compromiso o contrato establecido con una voluntad superior, arbitraria pero asequible a través 

de ofrendas y conjuros, ahora es el resultado del azar o la  casualidad, pero en tanto que éstos son 

susceptibles de ser "domados" y aprovechados por el poder de la razón instrumentalista.



Se trata, en esta construcción de mundo humanista —que obliga a lo otro a comportarse como 

Naturaleza, es decir, como el conjunto de reservas (Bestand) de que dispone el Hombre—, de una 

hybris o desmesura cuya clave está en la efectividad práctica tanto del conocer que se ejerce como un 

"trabajo intelectual" de apropiación de lo que se tiene al frente como de la modalidad matemático-

cuantitativa  de la  razón que él  emplea.  El  buen éxito  económico de su estrategia  como  animal  

rationale en la lucha contra la Naturaleza convence al Hombre de su calidad de sujeto, fundamento o 

actividad  autosuficiente,  y  lo  lleva  a  enseñorearse  como  tal  sobre  el  conjunto  del  proceso  de 

reproducción social: sobre todos los elementos (de la simple naturaleza humanizada, sea del cuerpo 

individual o del territorio común, al más elaborado de los instrumentos y comportamientos), sobre 

todas las funciones (de la más material,  pro-creativa o productiva,  a la más espiritual,  política o 

estética) y sobre todas las dimensiones (de la más rutinaria y automática a la más extraordinaria y 

creativa) del mismo.

   El  racionalismo  moderno, la reducción de la especificidad de lo humano al desarrollo de la 

facultad raciocinante y la reducción de ésta al modo en que ella se realiza en la práctica puramente 

técnica  o  instrumentalizadora  del  mundo,  es  así  el  modo  de  manifestación  más  directo  del 

humanismo propio de la modernidad capitalista.

El  progresismo.  La historicidad  es  una  característica  esencial  de  la  actividad  social;  la  vida 

humana sólo es tal porque se interesa en el cambio al que la somete el transcurso del tiempo; porque 

lo asume e inventa disposiciones ante su inevitabilidad. Dos procesos coincidentes pero de sentido 

contrapuesto  constituyen  siempre  a  la  transformación  histórica:  el  proceso  de  in-novación  o 

sustitución de lo viejo por lo nuevo y el proceso de re-novación o restauración de lo viejo como 

nuevo. El progresismo consiste en la afirmación de un modo de historicidad en el cual, de estos dos 

procesos, el primero prevalece y domina sobre el segundo. En términos estrictamente progresistas, 

todos  los dispositivos,  prácticos  y  discursivos,  que  posibilitan  y  conforman  el  proceso  de 

reproducción de la sociedad —desde los procedimientos técnicos de la producción y el consumo, en 

un  extremo,  hasta  los  ceremoniales  festivos,  en  el  otro,  pasando  (con intensidad  y  aceleración 

decrecientes) por los usos del habla y los aparatos conceptuales, e incluso por los esquemas del gusto y 

la sociabilidad— se encuentran inmersos en un movimiento de cambio indetenible que los llevaría 

de lo atrasado a lo adelantado, "de lo defectuoso a lo insuperable".

"Modernista",  el  progresismo puro  se  inclina  ante  la  novedad  innovadora  como ante  un  valor 

positivo absoluto; por ella, sin más, se accedería de manera indefectible hacia lo que siempre es 



mejor: el incremento de la riqueza, la profundización de la libertad, la ampliación de la justicia, en 

fin,  el  perfeccionamiento  de la  civilización.  En general,  su experiencia  del  tiempo es  la  de una 

corriente no sólo continua y rectilínea sino además cualitativamente ascendente, sometida de grado a 

la atracción irresistible que el futuro ejerce por sí mismo en tanto que sede de la excelencia. Lejos de 

centrar  la  perspectiva  temporal  en  el  presente,  como  lo  haría  de  acuerdo  con  la  crítica  del 

conservadurismo  cristiano,  el  presente  se  encuentra  en  él  siempre  ya  rebasado,  vaciado  de  

contenido por la prisa del fluir temporal, sólo tiene una realidad instantánea, evanescente. El con-

sumismo de la vida moderna puede ser visto como un intento desesperado de atrapar el presente que 

pasa ya sin aún haber llegado; de compensar con una aceleración obsesiva del consumo de más y 

más valores de uso lo que es una imposibilidad del disfrute de uno solo de los mismos. Expropiado  

de su presente, el ser humano progresista tampoco puede recurrir al pasado; carente de realidad 

propia, éste no es más que aquel residuo del presente que es capaz aún de ofrecer resistencia a la  

succión del futuro.

El  urbanicismo.  Es  la  forma  elemental  en  que  adquieren  concreción  espontánea  los  dos 

fenómenos anteriores, el humanismo y el progresismo. La constitución del mundo de la vida como  

sustitución  del Caos por el  Orden  y  de la  Barbarie  por la  Civilización  se encauza a  través  de 

ciertos requerimientos especiales. Éstos son los del proceso de construcción de una entidad muy  

peculiar: la Gran Ciudad como recinto exclusivo de lo humano. Se trata de una absolutización del 

citadinismo  propio  del  proceso  civilizatorio,  que  lo  niega y  lo  lleva  al  absurdo  al  romper  la 

dialéctica entre lo rural y 10 urbano.

Es  un  proceso  que  tiende  a  concentrar  monopólicamente  en  el  plano  geográfico  los  cuatro  

núcleos  principales  de gravitación  de la  actividad  social  específicamente  moderna:  a)  el  de  la 

industrialización  del  trabajo  productivo;  b)  el  de  la  potenciación  comercial  y  financiera  de  la 

circulación  mercantil;  c)  el  de  la  puesta  en  crisis  y  la  refuncionalización  de  las  culturas 

tradicionales, y d) el de la estatalización nacionalista de la actividad política. Es el progresismo, pero 

transmutado a la dimensión espacial;  la tendencia a construir y reconstruir el territorio humano  

como la  materialización  incesante  del  tiempo  del  progreso.  Afuera,  como reducto  del  pasado,  

dependiente y dominado, separado de la periferia natural o salvaje por una frontera inestable: el  

espacio  rural,  el  mosaico  de  recortes  agrarios  dejados  o puestos  por  la  red  de interconexiones 

urbanas, el lugar del tiempo agonizante o apenas vitalizado por contagio. En el centro, la city o el 

down town,  el lugar de la actividad incansable y  de la agitación creativa, el  "abismo en el que se 

precipita el presente" o el sitio donde el futuro brota o comienza a realizarse.  Y en el  interior, 



desplegada  entre  la  periferia  y  el  núcleo,  la  constelación  de  conglomerados  citadinos  de  muy 

distinta  magnitud,  función  e  importancia,  unidos  entre  sí  por  las  nervaduras  del  sistema  de 

comunicación: el  espacio  urbano,  el  lugar  del  tiempo  vivo  que  repite  en  su  traza  la  espiral  

centrípeta  de  la  aceleración  futurista  y  reparte  así  topográficamente  la  jerarquía  de  la 

independencia y el dominio.

El individualismo.  Es  una  tendencia  del  proceso  de  socialización de  los  individuos,  de  su 

reconocimiento  e  inclusión  como miembros  funcionalizables  del  género  humano.  Consiste  en 

privilegiar  la  constitución  de  la  identidad  individual  a  partir  de  un  centro  de  sintetización 

abstracto:  su  existencia  en  calidad  de  propietarios  (productores/consumidores)  privados  de 

mercancías,  es  decir,  en calidad  de  ejemplares  de  una  masa  anónima o  carente  de  definición  

cualitativa, e integrados en la pura exterioridad. Se trata de una constitución de la persona que se  

impone a través, e incluso en contra, de todas aquellas fuentes de socialización concreta del indi-

viduo  —unas  tradicionales,  otras  nuevas—  que  son  capaces  de  generar  para  él  identidades  

comunitarias cualitativamente diferenciadas y en interioridad. Una constitución en la que pueden 

distinguirse dos momentos: uno, en el que la substancia natural-cul tural del individuo se parte en 

dos, de tal manera que éste, en tanto que facultad soberana de disponer sobre las cosas (en tanto  

que  alma limpia de afecciones hacia el valor de uso), se enfrenta a sí mismo como si fuera un 

objeto de su propiedad (como un "cuerpo" que "se tiene", como un aparato exterior, compuesto de 

facultades  y  apetencias);  y  otro,  en  el  que,  sobre  la  base  del  anterior,  la  oposición  natural 

complementaria del cuerpo íntimo del individuo al cuerpo colectivo de la comunidad en la vida  

cotidiana, es sustituida y representada por la contradicción entre lo privado y lo público

—entre la necesidad de ahorrar energía de trabajo y la necesidad de realizar el valor mercantil— 

como dos dimensiones incompatibles entre sí, que se sacrifican alternadamente, la una en beneficio 

de la otra.

Originado  en  la  muerte  de  "la  otra  mitad  de  Dios"  —la  de  su  divinidad  como  dimensión  

cohesionadora de la comunidad—, es decir, en el fracaso de la metamorfosis arcaica de lo político  

como  religioso,  el  individualismo  conduce  a  que  la  necesidad  social  moderna  de  colmar  esa 

ausencia divina y a la vez reparar esa desviación  teocrática de lo político sea satisfecha mediante 

una  re-sintetización puramente  funcional  de  la  substancia  social,  es  decir,  de  la  singularidad 

cualitativa del mundo de la vida. A que la exigencia de la comunidad de afirmarse y reconocerse 

en una figura real y concreta sea acallada mediante la construcción de un sustituto de concreción 



puramente  operativa,  la  figura  artificial  de  la  Nación.  Entidad  de  consistencia  derivada,  que  

responde a la necesidad de la empresa estatal de marcar ante el mercado mundial la especificidad de 

las condiciones  físicas  y  humanas  que  ha  monopolizado  para  la  acumulación  de  un  cierto 

conglomerado de capitales, la Nación de la modernidad capitalista descansa en la confianza, entre 

ingenua y autoritaria, de que dicha identidad concreta se generará espontáneamente, a partir de los 

restos de la "nación natural" que ella misma niega y desconoce, en virtud de la mera aglomeración  

o re-nominación de los individuos abstractos,  perfectamente libres (=desligados),  en ca lidad de 

socios de la empresa estatal, de compatriotas o connacionales (volksgenosse).

El relativismo cultural —que afirma la reductibilidad de las diferentes versiones de lo humano, y 

para el que "todo en definitiva es lo mismo"— y el nihilismo ético —que denuncia el carácter arbi-

trario de toda norma de comportamiento,  y para el que "todo está permitido"— caracterizan a la 

plataforma de partida de la construcción moderna del mundo social. El uno resulta del desvaneci-

miento  de  la  garantía  divina  para  la  asimilación  de  la  esencia  humana  a  una  de  sus  figuras 

particulares;  el  otro,  de  la  consecuente  emancipación  de  la  vida  cotidiana  respecto  de  las 

normaciones  arcaicas  del  código  de  comportamiento  social.  Comprometido  con  ambos,  el 

individualismo  capitalista  los  defiende  con  tal  intensidad,  que  llega  a  invertir  el  sentido  de  su 

defensa: absolutiza el relativismo —reprime la reivindicación de las diferencias— como condición 

de la cultura nacional y naturaliza el nihilismo —reprime el juicio moral—como condición de la 

vida civilizada.

El economicismo. Consiste en el predominio determinante de la dimensión civil de la vida social  

—la que constituye a los individuos como burgueses o propietarios privados— sobre la dimensión 

política de la misma —la que personifica a los individuos como ciudadanos o miembros de la 

república. Se trata de un predominio  que exige la supeditación del conjunto de las decisiones y 

disposiciones políticas  a aquellas  que corresponden particularmente a la  política económica.  La 

masa  de  la  población  nacional  queda  así  involucrada  en  una  empresa  histórico-económica,  el 

Estado,  cuyo  contenido  central  es  "el  fomento  del  enriquecimiento  común" como  incremento 

igualitario de la suma de las fortunas privadas en abstracto.

El  economicismo se origina  en la  oportunidad que  abre el  fundamento  de la  modernidad de  

alcanzar la igualdad, en la posibilidad de romper con la transcripción tradicionalmente inevitable  

de las diferencias cualitativas interindividuales como gradaciones en la escala de una jerarquía del  

poder. El economicismo reproduce, sin embargo, sistemáticamente, la desigualdad. "Tanto tienes,  

tanto  vales",  la  pertinencia  de esta  fórmula abstracta  e  imparcial,  con la  que el  economicismo  



pretende poseer el secreto de la igualdad, descansa sobre la vigencia de la "ley del valor por el  

trabajo" como dispositivo capaz de garantizar una "justicia distributiva", un reparto equitativo de la 

riqueza. Sin embargo, la puesta en práctica de la "ley del valor", lleva al propio economicismo,  

contradictoriamente, a aceptar y defender la necesidad de su violación; debe aceptar, por encima  

de  ella,  que  la  propiedad  sobre  las  cosas  no  se  deja  reducir  a  la  que  se genera  en el  trabajo 

individual. Tiene que hacer de ella una mera orientación ocasional, un principio de coherencia que 

no es ni omniabarcante ni todopoderoso; tiene que reconocer que el ámbito de acción de la misma, 

aunque es central  e indispensable para la vida económica moderna,  está allí  justamente para ser 

rebasado y utilizado por parte de otros poderes que se ejercen sobre la riqueza y que nada tienen que 

ver  con  el  que  proviene  de  la  formación  del  valor  por  el  trabajo.  Tiene  que  afirmarse, 

paradójicamente, en la aceptación del poder extraeconómico de los señores de la tierra, del dinero y 

de la tecnología.

Tesis 5

El capitalismo y la ambivalencia de lo moderno

La presencia de la modernidad capitalista es ambivalente en sí misma. Encomiada y detractada, 

nunca su elogio puede ser puro como tampoco puede serlo su denuncia; justo aquello que motiva su 

encomio es también la razón de su condena. La ambivalencia de la modernidad capitalista proviene 

de lo siguiente: paradójicamente, el intento más radical que registra la historia de interiorizar el fun-

damento  de  la  modernidad  —la  conquista  de  la  abundancia,  emprendida  por  la  civilización 

occidental europea— sólo pudo llevarse a cabo mediante una organización de la vida económica que 

parte de la negación de ese fundamento. El modo capitalista de reproducción de la riqueza social 

requiere, para afirmarse y mantenerse en cuanto tal, de una infrasatisfacción siempre renovada del 

conjunto de necesidades sociales establecido en cada caso.

La "ley general de la acumulación capitalista" establecida por Marx en el paso culminante de su 

desconstrucción teórica de la economía política —el discurso científico moderno por excelencia en 

lo  que  atañe  a  la  realidad  humana—  lo  dice  claramente  (después  de  mostrar  la  tendencia  al 

crecimiento de la "composición orgánica del capital", la preferencia creciente del capital a invertirse 

en medios de producción y no en fuerza de trabajo):

El desarrollo de la capacidad productiva de la sociedad reduce progresivamente la proporción en que 



se encuentra la masa de fuerza de trabajo que debe gastarse respecto de la efectividad y la masa de sus 

medios de producción: esta ley se expresa, en condiciones capitalistas —donde no es el trabajador el que 

emplea los medios de trabajo, sino éstos los que emplean al trabajador—, en el hecho de que, cuanto 

mayor es la capacidad productiva del trabajo, tanto más fuerte es la presión que la población de los 

trabajadores  ejerce  sobre  sus  oportunidades  de  ocupación,  tanto  más  insegura  es  la  condición  de 

existencia del trabajador asalariado, la venta de la fuerza propia en bien de la multiplicación de la riqueza 

ajena o autovalorización del capital. El hecho de que los medios de producción y la capacidad productiva 

del trabajo crecen más rápidamente que la población productiva se expresa, de manera capitalista, a la 

inversa:  la  población  de  los  trabajadores  crece  siempre  más  rápidamente  que  la  necesidad  de 

valorización del capital.1

Sin una población excedentaria, la forma capitalista pierde su función mediadora —desvirtuante 

pero posibilitante— dentro del proceso de producción/consumo de los bienes sociales. Por ello, la 

primera tarea que cumple la economía capitalista es la de reproducir la condición de existencia de 

su propia forma: construir y reconstruir incesantemente una escasez artificial, justo a partir de las 

posibilidades  renovadas  de  la  abundancia.  La  civilización  europea  emprende  la  aventura  de 

conquistar y asumir el nuevo mundo prometido por la re-fundamentación material de la existencia 

histórica; el arma que emplea es la economía capitalista. Pero el comportamiento de ésta, aunque es 

efectivo, es un comportamiento doble. Es una duplicidad que se repite de manera particularizada en 

todas y cada una de las peripecias  que componen esa aventura:  el  capi talismo provoca en la 

civilización europea el diseño esquemático de un modo no sólo deseable sino realmente posible 

de vivir la vida humana, un proyecto dirigido a potenciar las oportunidades de su libertad; pero 

sólo  lo  hace  para  obligarle  a  que,  con el  mismo trazo, haga  de  ese  diseño una  composición 

irrisoria, una burla de sí misma.

A un tiempo fascinantes e insoportables, los hechos y las cosas  de la modernidad dominante 

manifiestan bajo la forma de la ambivalencia  aquello que constituye la unidad de la economía 

capitalista: la  contradicción  irreconciliable  entre  el  sentido  del  proceso  concreto  de 

trabajo/disfrute (un sentido "social-natural"),  por un lado,  y el sentido del proceso abstracto de 

valorización/acumulación (un sentido "social-enajenado"), por otro.

La descripción, explicación y crítica que Marx hace del capital —de la "riqueza de las naciones" 

en  su  forma  histórica  capitalista—permite  desconstruir  teóricamente,  es  decir,  comprender  la 

1 Das Kapitah Kritik der politischen Oekonomie, Erster Band, Hamburgo, 1867, pp. 631-632.



ambivalencia que manifiestan en la experiencia cotidiana los distintos fenómenos característicos 

de la modernidad dominante.

Según él, la forma o el modo capitalista de la riqueza social — de su producción, circulación y 

consumo— es la  mediación ineludible,  la única vía  que las circunstancias  históricas  abrieron 

para el paso de la posibilidad de la riqueza moderna a su realidad efectiva;  se trata sin embargo de 

una  vía  que,  por  dejar  fuera de su cauce  cada vez más posibilidades  entre todas  las  que está 

llamada a conducir, hace de su necesidad una imposición y de su servicio una opresión. Como 

donación de forma, la mediación capitalista implica  una negación de la substancia que se deja 

determinar por ella; pero la suya es una negación débil. En lugar de avanzar hasta encontrar  una 

salida o "superación dialéctica" a la contradicción en que se halla con las posibilidades de la riqueza 

moderna, sólo alcanza a neutralizarla dentro de figuras que la resuelven falsa o malamente y que 

la conservan así de manera cada vez más intrincada.

Indispensable para la existencia concreta de la riqueza social  moderna, la mediación capitalista 

no logra sin embargo afirmarse como condición esencial de su existencia, no alcanza a sintetizar  

para ella una figura verdaderamente nueva. La totalidad que configura con ella, incluso cuando 

penetra realmente en su proceso de reproducción y se expande como condición técnica de él, es 

fruto  de  una  totalización  forzada;  mantiene  una  polaridad  contradictoria:  está  hecha  de  

relaciones de subsunción o subordinación de la riqueza "natural" a una forma que se le impone.

El proceso de trabajo o de producción de objetos con valor de uso genera por sí mismo nuevos  

principios cualitativos de complementación entre la fuerza de trabajo y los medios de produc-

ción; esbozos de acoplamiento que tienden a despertar en la red de conexiones técnicas que los 

une, por debajo y en contra de su obligatoriedad y su utilitarismo tradicionales,  la dimensión 

lúdica y gratuita que ella reprime en sí misma. Sin embargo, su actividad no puede cumplirse en 

los hechos, si no obedece a un principio de complementación de un orden diferente, que deriva 

de la producción (explotación) de plusvalor. Según este principio, la actividad productiva —la 

conjunción de los dos factores del proceso de trabajo— no es otra cosa que una inversión de 

capital, la cual no tiene otra razón de ser que la de dar al capital variable (el que representa en  

términos  de  valor  a  la  capacidad  productiva  del  trabajador)  la  oportunidad  de  que,  al 

reproducirse, cause el engrosamiento del capital constante (el que representa en el plano del valor a 

los medios de producción del capitalista).

De esta manera, el principio unitario de complementación que rige la conjunción de la fuerza  

de trabajo con los medios de producción y que determina realmente la elección de las técnicas 



productivas  en  la  economía  capitalista  encierra  en  sí  mismo  una  contradicción.  No  puede 

aprovechar  las  nuevas  posibilidades  de  ese  acoplamiento  productivo  sin  someter  a  los  dos 

protagonistas a una reducción que hace de ellos meros dispositivos de la valorización del valor. 

Pero tampoco puede fomentar esta conjunción como una coincidencia  de los factores del capital  

destinada a la explotación de plusvalor sin exponerla a los peligros que trae para ella la resistencia 

cualitativa de las nuevas relaciones técnicas entre el sujeto y el objeto de la producción.

Igualmente, el proceso de consumo de objetos producidos crea por sí mismo nuevos principios  

de disfrute que tienden a hacer de la relación técnica entre necesidad y medios de satisfacción un 

juego de correspondencias. De hecho, sin embargo, el consumo moderno acontece únicamente si 

se deja guiar por un principio de disfrute diametralmente opuesto: el que deriva del "consumo 

productivo" que convierte al plusvalor en pluscapital. Según éste, la apropiación tanto del salario como 

de la ganancia no tiene otra razón de ser que la de dar al valor producido la oportunidad de que, al 

realizarse en la adquisición de mercancías, cause la reproducción (conminada a ampliar su escala)  

del  capital.  El  principio  capitalista  de  satisfacción  de  las  necesidades  es  así,  él  también, 

intrínsecamente  contradictorio:  para  aprovechar  la  diversificación  de  la  relación  técnica  entre 

necesidades y satisfactores, tiene que violar su juego de equilibrios cualitativos y  someterlo a los 

plazos y  a las prioridades  de la acumulación de capital;  a su vez,  para ampliar  y acelerar  esta 

acumulación, tiene  que  provocar  la  efervescencia  "caótica  e  incontrolable" de  ese  proceso 

diversificador.

En la economía capitalista,  para que se produzca cualquier  cosa, grande o pequeña,  simple o 

compleja, material o espiritual, lo único que hace falta es que su producción sirva de vehículo a la 

producción de  plusvalor.  Asimismo,  para  que  cualquier  cosa se consuma,  usable  o utilizable,  

conocida  o  exótica,  vital  o  lujosa,  lo  único  que  se  requiere  es  que  la  satisfacción  que  ella  

proporciona esté integrada como soporte de la acumulación del capital. En un caso y en otro, para 

que el proceso técnico tenga lugar es suficiente (y no sólo necesario) que su principio de realización 

"social-natural" esté transfigurado o  "traducido" fácticamente a un principio de orden diferente, 

"social-enajenado",  que es  esencialmente  incompatible  con él  —pues lo  restringe o lo  exagera 

necesariamente—: el principio de la actividad valorizadora del valor.

Con la producción y el consumo sumados a la circulación, el ciclo completo de la reproducción  

de la riqueza social moderna se constituye como una totalización que unifica de manera forzada  

en un solo funcionamiento (en un mismo lugar y simultáneamente), al proceso de reproducción de 

la riqueza social "natural" con el proceso de reproducción (ampliada) del capital.



De acuerdo con lo anterior, la dinámica profunda que el proceso capitalista de reproducción de la 

riqueza social aporta al devenir histórico moderno proviene del itinerario de re-polarizaciones y re-

composiciones  intermitentes  que  sigue,  dentro  de  él,  su  contradicción  inherente:  la  exclusión  u 

horror  recíproco  entre  su  substancia  trans-histórica, es  decir,  su  forma  primera  o  "natural"  de 

realización o ejecución, y una forma de segundo grado, artificial pero necesaria, según la cual se  

cumple como puro proceso de "autovalorización del valor".

Tesis 6

Las distintas modernidades y los distintos modos de presencia del capitalismo

Las distintas modernidades o los distintos modelos de modernidad que compitieron entre sí en la 

historia anterior al establecimiento de la modernidad capitalista, así como los que compiten ahora  

como variaciones de ésta, son modelos que componen su concreción efectiva en referencia a las 

muy variadas posibilidades de presencia del hecho real que conocemos como capitalismo.

Sobre el plano sincrónico, las fuentes de diversificación de esta realidad parecen ser al menos  

tres, que es necesario distinguir:

Su amplitud:  la  extensión  relativa  en  que  el  variado  conjunto  de  la  vida  económica  de  una  

sociedad se encuentra intervenida por su sector sometido a la reproducción del capital; el carácter  

exclusivo, dominante o simplemente participativo del mismo en la reproducción de la riqueza 

social.

Según este criterio, la vida económica de una entidad socio-política e histórica puede presentar 

magnitudes muy variadas de pertenencia a la vida económica dominante del planeta, globalizada 

por la acumulación capitalista. Ámbitos en los que rigen otros modos de producción —e incluso 

de economía— pueden coexistir en ella con el ámbito capitalista; pueden incluso dominar sobre él,  

aunque la densidad o "calidad" de capitalismo que éste pueda demostrar sea muy alta.

Su densidad: la intensidad relativa con que la forma o modo capitalista subsume al proceso de 

reproducción de la riqueza social.

Según este criterio, el capitalismo puede dar forma o modificar la  "economía" de la sociedad 

sea como un hecho exclusivo de la  esfera de la circulación de los bienes producidos o como un 

hecho que trastorna también la esfera de la producción/consumo de los mismos. En este segundo 



caso, el efecto del capitalismo es a su vez diferente según se trate de un capitalismo solamente 

"formal" o de un capitalismo substancial ("real") o propio de la estructura técnica de ese proceso 

de producción/consumo.

Su tipo diferencial: la ubicación relativa de la economía de una sociedad dentro de la geografía 

polarizada de la economía mundial.

Más  o  menos  centrales  o  periféricas,  las  tareas  diferenciales  de  las  múltiples  economías 

particulares dentro del esquema capitalista de especialización técnica o "división internacional del 

trabajo" llegan a despertar una modificación en la vigencia misma de las leyes  de la acumulación 

del capital, un "desdoblamiento" del modelo capitalista en distintas versiones complementarias  

de sí mismo.

En el eje diacrónico, la causa de la diversificación de la realidad capitalismo parece encontrarse 

en el cambio correlativo de predominio que tiene lugar en la gravitación que ejercen a lo largo del 

tiempo los dos polos principales de distorsión monopólica de la esfera de la circulación mercantil: 

la  propiedad  de  los  recursos  naturales  ("tierra")  y  la  propiedad  del  secreto  tecnológico.  No 

justificada por  el  trabajo  sino impuesta  por  la  fuerza,  a  manera  del  viejo  dominio  medieval,  la 

propiedad de estos "medios de producción  no producidos" u objetos "sin valor pero con precio" 

interviene de manera determinante en el proceso que convierte al conjunto de los valores —propio 

de la riqueza social existente en calidad de producto— en el conjunto de los precios—propio de la 

misma riqueza cuando pasa a existir en calidad de bien.

Sea amplia o restringida, densa o enrarecida, central o periféri ca, la realidad del capitalismo 

gravita sobre la historia moderna de los últimos cien años bajo la forma de un combate desigual 

entre estos dos polos de distorsión de las leyes del mercado. Todo parece  indicar que la tendencia 

irreversible que sigue la historia de la economía capitalista —y que afecta considerablemente a 

las  otras  historias  diferenciales  de la  época— es  la  que lleva al  predominio  abrumador  de  la 

propiedad de la "tecnología" sobre la propiedad de la "tierra", como propiedad que fundamenta 

el derecho a las ganancias extraordinarias.

Tesis 7

El cuádruple ethos de la modernidad capitalista

La forma objetiva del mundo moderno, la que debe ser asumida  ineludiblemente en términos 



prácticos por todos aquellos que aceptan vivir en referencia a ella, se encuentra dominada por la 

presencia  de la  realidad  o  el hecho capitalista;  es  decir,  en última  instancia, por  un  conflicto 

permanente entre la dinámica de la "forma social-natural " de la vida social y la dinámica de la 

reproducción de su riqueza como "valorización del valor" —conflicto en el que una y otra  vez la 

primera debe sacrificarse a la segunda y ser subsumida por  ella. Si esto es así, asumir el hecho 

capitalista  como  condición  necesaria  de  la  existencia  práctica  de  todas  las  cosas  consiste  en 

desarrollar  un ethos  o  comportamiento  espontáneo  capaz  de  integrarlo  como  inmediatamente 

aceptable, como la base de una "armonía" usual y segura de la vida cotidiana.

Cuatro  parecen  ser  los ethe  puros  o  elementales  sobre  los  que  se construyen  las  distintas 

espontaneidades complejas que los seres humanos le reconocen en su experiencia cotidiana al mundo 

de la vida posibilitado por la modernidad capitalista.

Una primera manera de tener por "natural" el hecho capitalista es la del comportamiento que se 

desenvuelve dentro de una actitud de identificación afirmativa y militante con la pretensión que tiene 

la acumulación del capital no sólo de representar fielmente los intereses del proceso "social-natural" 

de reproducción, cuando en verdad los reprime y deforma, sino de estar al servicio de la potenciación 

del  mismo.  Valorización  del  valor  y  desarrollo  de  las  fuerzas productivas  serían,  dentro  de  esta 

espontaneidad, más que dos dinámicas coincidentes, una sola, unitaria. A este  ethos  elemental lo 

podemos llamar realista por su carácter afirmativo no sólo de la eficacia y la bondad insuperables del 

mundo establecido o "realmente existente", sino de la imposibilidad de un mundo alternativo.

Una  segunda  forma  de  naturalizar  lo  capitalista,  tan  militante  como  la  anterior,  implica  la 

identificación de los mismos dos términos, pero pretende ser una afirmación de todo lo contrario: no 

del valor sino justamente del valor de uso. La "valorización" aparece para ella plenamente reductible 

ala "forma natural". Resultado del "espíritu de empresa", no sería otra cosa que una variante de la 

misma forma, puesto que este espíritu sería, a su vez, una de las figuras o sujetos que hacen de la 

historia una aventura permanente, lo mismo en el plano de lo humano que en el de la vida en general. 

Aunque fuera probablemente  perversa,  como la  metamorfosis del  Ángel  necesariamente  caído en 

Satanás,  esta metamorfosis  del "mundo bueno" o de "forma natural"  en "infierno"  capitalista  no 

dejaría de ser un "momento" del "milagro" que es en sí misma la Creación. Esta peculiar manera de 

vivir con el capitalismo, que se afirma en la medida en que lo transfigura en su contrario, sería propia 

del ethos romántico.

Una tercera manera,  que puede llamarse clásica,  de asumir  como espontánea la  subsunción del 



proceso de la  vida social  a  la  historia del  valor  que se valoriza,  consistiría  en vivirla  como una 

necesidad trascendente, es decir, como un hecho que rebasa el margen de acción que corresponde a lo 

humano. Bendición por un lado, fruto de una armonía, y maldición por otro, fruto de un conflicto, la 

combinación de lo natural y lo capitalista es vista como un hecho metafísico distante o presupuesta 

como un destino clausurado cuya clausura justamente abre la posibilidad de un mundo a la medida de 

la condición humana. Para ella, toda actitud en pro o en contra de lo establecido que sea una actitud 

militante  en su entusiasmo o su lamento y tenga pretensiones de eficacia  decisiva —en lugar de 

reconocer sus límites (con el distanciamiento y la ecuanimidad de un racionalismo estoico) dentro de la 

dimensión del comprender— resulta ilusa y superflua.

Una  cuarta  manera  de  interiorizar  al  capitalismo  en  la  espontaneidad  de  la  vida  cotidiana 

completaría el cuádruple sistema elemental del ethos prevaleciente en la modernidad establecida. El 

arte  barroco  puede prestarle  su nombre porque,  como él  —que en el  empleo del canon formal 

incuestionable encuentra  la oportunidad de despertar  el  conjunto de gestos petrificado en él,  de 

revitalizar la situación en la que se constituyó como negación y sacrificio de lo otro—, ella también 

es una  "aceptación de la vida hasta en la muerte".  Es una estrategia de afirmación de la  "forma 

natural" que  parte  paradójicamente  de  la  experiencia  de  la  misma  como sacrificada,  pero  que 

—"obedeciendo sin cumplir" las consecuencias de su sacrificio,  convirtiendo en  "bueno" al  "lado 

malo" por el que "avanza la historia"— pretende reconstruir lo concreto de ella a partir de los restos 

dejados por la abstracción devastadora, re-inventar sus cualidades planteándolas como "de segundo 

grado", insuflar de manera subrepticia un aliento indirecto a la resistencia que el trabajo y el disfrute 

de los "valores de uso" ofrecen al dominio del proceso de valorización.

Como es comprensible, ninguno de estos cuatro ethe que conforman el sistema puro de "usos y 

costumbres"  o el  "refugio y  abrigo" civilizatorio  elemental  de  la  modernidad capitalista  se  da 

nunca de  manera  exclusiva;  cada  uno aparece  siempre  combinado  con los  otros,  de  manera  

diferente según las circunstancias, en la vida efectiva de las distintas "construcciones de mundo" 

modernas.  Puede,  sin  embargo,  jugar  un  papel  dominante  en  esa  composición,  organizar  su 

combinación con los otros y obligarlos a traducirse a él para hacerse manifiestos. Sólo en este 

sentido  relativo  sería  de  hablar,  por  ejemplo,  de  una  "modernidad  clásica"  frente  a  otra 

"romántica" o de una "mentalidad realista" a diferencia de otra "barroca".

Provenientes  de  distintas  épocas  de  la  modernidad,  es  decir,  referidos  a  distintos  impulsos 

sucesivos del capitalismo —el mediterráneo, el  nórdico,  el  occidental  y el  centroeuropeo—, los 



distintos  ethe  modernos  configuran  la  vida  social  contemporánea  desde  diferentes  estratos 

"arqueológicos" o de decantación histórica. Cada uno ha tenido así su propia manera de actuar sobre 

la  sociedad  y  una  dimensión  preferente  de  la  misma  desde  donde  ha  expandido  su  acción. 

Definitiva y generalizada habrá sido así, por ejemplo, la  primera impronta, la de "lo barroco", en la 

tendencia  de  la  civilización  moderna  a  revitalizar  el  código de  la  tradición  occidental  europea 

después de cada nueva oleada destructiva proveniente  del desarrollo  capitalista.  Como lo será 

igualmente la última impronta, la "romántica", en la tendencia de la política moderna a tratar a la 

legalidad del proceso económico en calidad de materia maleable  por la iniciativa de los grandes 

pueblos  o  los  grandes  hombres.  Por otro  lado,  esta  disimultaneidad  en  la  constitución  y  la 

combinación de  los  distintos ethe  es  también  la  razón  de  que  ellos  se  repartan  de manera 

sistemáticamente desigual, en un complicado juego de afinidades y repugnancias, sobre la geografía 

del planeta modernizado por el occidente capitalista;  de que, por arriesgar un ejemplo,  lo  otro 

aceptado por el "noroccidente realista" sea más lo "romántico" que lo "barroco" mientras que lo otro 

reconocido por el "sur barroco" sea más lo "realista" que lo "clásico".

Tesis 8

Occidente europeo y modernidad capitalista

Paráfrasis  de  lo  que Marx decía  acerca  del  oro  y de  su función dineraria  en la  circulación 

mercantil: Europa no es moderna "por naturaleza"; la modernidad, en cambio, sí es europea "por 

naturaleza".

Europa  aparece  a  la  mirada  retrospectiva  como  constitutivamente protomoderna,  como 

predestinada  a  la  modernidad.  En  efecto,  cuando  resultó  necesario,  ella,  sus  territorios  y  sus 

poblaciones, se encontraban especialmente bien preparados para darle una oportunidad real de 

despliegue  al  fundamento  de  la  modernidad;  ofrecían  una  situación  favorable  para  que  fuera 

asumido e interiorizado en calidad de principio reestructurador de la totalidad de la vida humana —

y no desactivado y sometido a la sintetización social tradicional, como sucedió en el Oriente.

Durante la Edad Media, la coincidencia y la interacción de al  menos tres grandes realidades 

históricas  —la  construción del  orbe civilizatorio  europeo,  la  subordinación  de  la  riqueza  a  la 

forma mercantil y la consolidación católica de la revolución cultural cristiana— conformaron en 

Europa una marcada  predisposición  a  aceptar  el  reto que venía incluido en un acontecimiento 



largamente madurado por la historia: la inversión de la relación de fuerzas entre el ser humano y 

sus condiciones de reproducción.

En  primer  lugar,  en  la  "economía-mundo" que  se  formaba  en  la  Europa  del  siglo  XII,  la 

dialéctica  entre  la  escasez  de  los  medios  de vida  y  el  productivismo de  la  vida  social  había 

alcanzado sin duda el grado de complejidad más alto conocido hasta entonces en la historia del 

planeta. Varias eran las "zonas templadas" del planeta en donde la complejidad desmesurada del 

sistema que asegura la reproducción social al acoplar el esquema de las capacidades de producción 

con el de las necesidades de consumo no se presentaba solamente como un exceso excepcional,  

sino que constituía  una condición generalizada  de la existencia  humana;  en otras palabras,  no 

faltaban regiones del planeta en las que —a diferencia de las "zonas tórridas", en donde la ineludible 

artificialidad de la vida humana no exigía demasiado de la naturaleza, de la vigencia de sus leyes

— la vida del ser humano no podía tener lugar sin "hacer de su propio desarrollo una necesidad de  

la  naturaleza".2 Pero,  de  todas  ellas,  el  "pequeño  continente" europeo  era  el  único  que  se 

encontraba en plena "revolución civilizatoria", sometido al esfuerzo de construirse como totalidad 

concreta de fuerzas productivas; el único que disponía entonces del lugar funcional adecuado para 

aceptar  y cultivar  un acontecimiento que consiste justo y ante todo en una potenciación  de la 

productividad del trabajo humano y por tanto en una ampliación de la escala en que tiene lugar ese 

metabolismo  del  cuerpo  social.  La zona  europea,  como  orbe  económico  capaz  de  dividir 

regionalmente el trabajo con coherencia tecnológica dentro de unas fronteras geográficas imprecisas 

pero innegables, poseía ante todo la medida óptima para ser el escenario de tal acontecimiento.

En segundo lugar, en la Europa que se gestaba, la mercantificación del proceso de circulación de 

la riqueza —con su instrumento elemental, el valor, y su operación clave, el intercambio por equi-

valencia—  desbordaba  los  límites  de  esta  esfera  y  penetraba  hasta  la  estructura  misma de  la 

producción  y  el  consumo;  se  generalizaba como  subordinación  real  del  trabajo  y  el  disfrute 

concretos  a  una  necesidad  proveniente  de  sólo  una  de  sus  dimensiones  reales,  de  aquella  

dimensión en la que uno y otro existen abstractamente como simples actos de objetivación y des-

objetivación de valor: a la necesidad de realización del valor de las mercancías en el mercado. El  

intercambio  de  equivalentes  había  dejado  de  ser  uno  más  de  los  modos  de  transacción  que  

coexistían y se ayudaban o estorbaban entre sí dentro de la realidad del mercado, y éste, por su  

parte, no se limitaba ya a ser solamente el vehículo del "cambio de manos" de los bienes una vez  

que  habían  sido  ya  producidos,  a  escenificar  únicamente  la  circulación  de  aquella  parte  

2 K. Marx, Das Kapital, I., 5., I, p. 502: "macht seine eigene Entwicklung zu einer Naturnothwendigkeit".



propiamente  excedentaria  de  la  riqueza.  Había  quedado  atrás  la  época  en  que  la  circulación 

mercantil no era capaz de ejercer más que una "influencia exterior" o apenas deformante sobre el  

metabolismo del cuerpo social. Tendía ya a atravesar el espesor de ese "cambio de manos" de la  

mercadería, a promover y privilegiar (funcionando como mecanismo de crédito) el mercado de  

valores  aún no producidos  y  a  convertirse  así  en  una  mediación  técnica  indispensable  de  la 

reproducción de la riqueza social.

La mercantificación de la vida económica europea, al cosificar al mecanismo de circulación de la  

riqueza en calidad de "sujeto" distribuidor de la misma, vaciaba lentamente a los sujetos políticos 

arcaicos,  esto  es,  a  las  comunidades  y  a  los  señores,  como  sujetos  políticos  arcaicos,  de  su 

capacidad de injerencia tanto en la distribución de los bienes como en su producción/consumo. 

Desligaba,  liberaba  o  emancipaba  paso  a  paso  al  trabajador  individual  de  sus  obligaciones  

localistas  y  lo  insertaba  prácticamente,  aunque fuera  sólo en principio,  en el  universalismo del 

mercado mundial en ciernes.

En  tercer  lugar,  la  transformación  cristiana  de  la  cultura  judía,  que  sólo  pudo  cumplirse  

mediante  la  refuncionalización  de  lo  occidental  grecorromano  y sólo  pudo consolidarse  en  el 

sometimiento colonialista  de las  culturas  germanas,  había preparado la  estructura mítica  de la  

práctica  y  el  discurso  de  las  poblaciones  europeas  —en  un  diálogo  contrapuntístico  con  la  

mercantificación de la vida cotidiana— para acompañar y potenciar el florecimiento de la mo-

dernidad. Los seres humanos vivían ya su propia vida como un comportamiento conflictivo de 

estructura esquizoide. En tanto que era un alma celestial, su persona sólo se interesaba por el valor;  

en tanto que era un cuerpo terrenal, en cambio, sólo tenía ojos para el valor de uso. Sobre todo, se 

sabían involucrados, como fieles, como miembros de la ecclesia, iguales en jerarquía los unos a los 

otros, en una empresa histórica que para ser  colectiva  tenía  que ser íntima y viceversa.  Era la 

empresa de la Salvación del género humano, el esfuerzo del viejo  "pueblo de Dios" de la religión 

judía, pero ampliado o universalizado para todo el género humano, que era capaz de integrar a todos 

los destinos particulares de las comunidades autóctonas  y  de proponer un "sentido único"  y  una 

racionalidad (cuando no una lengua) común para todos ellos.

Sin el antecedente de una proto-modernidad espontánea de la civilización occidental europea, el 

capitalismo  —esa vieja modalidad  mediterránea de comportamiento de la riqueza mercantil en su 

proceso de circulación— no habría podido constituirse como el modo dominante de reproducción de 

la riqueza social. Pero también a la inversa: sin el capitalismo, el fundamento de la modernidad no 



hubiera podido provocar la conversión de lo que sólo eran tendencias o prefiguraciones modernas del 

Occidente  europeo  en  una  forma  desarrollada  de  la  totalidad  de  la  existencia  social,  en  una 

modernidad efectiva.

Para constituirse en calidad de modo peculiar de reproducción de la riqueza social, el capitalismo 

necesitó de lo europeo; una vez que estuvo constituido como tal (y lo europeo, por tanto, moder-

nizado), pudo ya extenderse y planetarizarse sin necesidad de ese "humus civilizatorio" original, 

improvisando  encuentros  y  coincidencias  ad  hoc  con  civilizaciones  tendencialmente  ajenas  e 

incluso hostiles al fundamento mismo de toda modernidad.

Para volverse una realidad efectiva, la esencia de la modernidad debió ser "trabajada" según las 

"afinidades electivas" entre la protomodernidad de la vida europea y la forma capitalista de la circu-

lación  de  los  bienes.  Para  que  adopte  nuevas  formas efectivas,  para  que se desarrolle  en otros 

sentidos, sería necesario que otras afinidades entre las formas civilizatorias y las formas económicas 

llegaran a cambiar la intención de ese "trabajo".

Fenómeno originalmente circulatorio, el capitalismo ocupa toda una época en penetrar a la esfera de 

la producción/consumo; necesita que los metales preciosos americanos lleven a la revaluación de las 

manufacturas europeas para descubrir que el verdadero fundamento de su posibilidad no está en el 

juego efímero con los términos del intercambio ultramarino, sino en la explotación de la fuerza de 

trabajo; que las verdaderas Indias están dentro de la economía propia (Correct your maps, Newcastle  

is Peru!).  Es el periodo en que el orbe económico europeo se amplía y se contrae hasta llegar a 

establecer su medida definitiva; su núcleo central salta de sur a norte, de este a oeste, de una ciudad a 

otra, concentrando y repartiendo funciones. Es por ello la época en que la disputa entre los distintos 

proyectos posibles de modernidad se decide dificultosamente en favor del que demuestra  mayor 

firmeza en el manejo del capitalismo como modo de producción. De aquel proyecto que es capaz 

ante  todo  de  ofrecer  una  solución  al  problema  que  representa  la  resistencia  a  la  represión,  al 

sacrificio de las pulsiones, por parte del cuerpo tanto individual como comunitario; que es capaz de 

garantizar un comportamiento económico obsesivamente ahorrativo y productivista en virtud de que 

la cultura cristiana que le sirve de apoyo se ha despojado de la consistencia eclesial (mediterránea y 

judaica)  de  su  religiosidad  —perceptible  de  manera  corporal  y  exterior  para  todos—  y  la  ha 

reemplazado  por  una  consistencia  diferente,  puramente  individual  (improvisada  después  de  la 

destrucción  de  las  comunidades  germanas);  en  virtud  de  que  su  cristianismo  ha  hecho  de  la 

religiosidad un asunto imperceptible para los otros, pero presente en la interioridad psíquica de cada 



uno; una experiencia puramente imaginaria en la que el cumplimiento moral, convertido en auto-

satisfacción, coincide con la norma moral, convertida en auto-exigencia. 

Tesis 9

Lo político en la modernidad: soberanía y enajenación

Si lo que determina específicamente la vida del ser humano es su carácter político —el hecho de 

que configurar y reconfigurar su socialidad tiene para él preeminencia sobre la actividad básica con 

la que reproduce su animalidad—, la teoría de Marx en torno a la enajenación y el fetichismo es sin 

duda la entrada conceptual más decisiva a la discusión en torno a los nexos que es posible reconocer 

entre la modernidad y el capitalismo.

Para no dejar de existir, la libertad del ser humano ha tenido, paradójicamente, que negarse como 

libertad política, soberanía o ejercicio de autarquía en la vida social cotidiana. Diríase que la aso-

ciación  de  individuos  concretos  —ese  "grupo  en  fusión"  originario  que  es  preciso  suponer—, 

espantada ante la magnitud de la empresa, rehúsa gobernarse a sí misma; o que, por el contrario, 

incompatible  por naturaleza  con cualquier  permanencia,  es incapaz  de aceptarse y afirmarse en 

calidad  de  institución.  Lo  cierto  es  que,  en  su  historia,  el  ser  humano  ha  podido  saber  de  la 

existencia de su libertad política, de su soberanía o capacidad de auto-gobierno, pero sólo como 

algo legendario, impensable para el común de los días y de las gentes, o como algo exterior y ajeno 

a él; como el motivo de una narración, ante cuyos efectos reales, si no canta alabanzas, no le queda 

otra cosa que mascullar maldiciones.

Descontados los momentos de tensión histórica extraordinaria, que se limitan a la corta duración 

en que se cumple una tarea heroica singular, y dejando de lado ciertas comarcas de historia regional, 

protegidas  transitoriamente  respecto  de  la  historia  mayor  (y  en  esa  medida  des-realizadas),  es 

innegable que desde siempre han sido prácticamente nulas las ocasiones que se le han presentado al 

ser humano concreto, como asociación de individuos o como persona individual, para ejercer por sí 

mismo su libertad como soberanía, y para hacerlo de manera positiva, es decir, acompañada por el  

disfrute de la vida física que le permite ser tal. Sea directo o indirecto, el ejercicio propio, es decir, no 

otorgado ni delegado, no transmitido ni reflejado, de la capacidad política ha debido darse siempre 

negativamente (con sacrificio de la vida física), como transgresión y reto, como rebeldía frente a 

conglomerados de poder extra-políticos (económicos, religiosos, etcétera) que se  establecen sobre 



ella. Parasitarios respecto de la vida social concreta, pero necesarios para su reproducción, estos 

poderes han concentrado  y monopolizado para sí la capacidad de reproducir la forma de la vida 

social, de cultivar la identidad concreta de la comunidad  (polis),  de decidir entre las opciones de 

existencia que la historia pone ante ella.

Esta  descripción,  sin  duda  acertada,  de  toda  la  historia  política  del ser  humano  —desde  su 

cumplimiento a través de las disposiciones despótico-teocráticas hasta su realización a través del 

gobierno democrático-estatal— como la historia implacable de una vocación destinada a frustrarse, se 

encuentra  en la  base de la  desconstrucción crítica de la cultura política moderna implicada en el 

concepto de enajenación propuesto por Marx. Según él, el conglomerado específicamente moderno 

de poder extra-político que se arroga y ejerce el derecho de vigilar el ejercicio de la soberanía por 

parte de la sociedad, y de intervenir en él con sus ordenamientos básicos, es el que resulta del Valor 

de la mercancía capitalista en tanto que "sujeto automático". Se trata de un poder que se ejerce en 

contra de la comunidad como posible asociación de individuos libres, pero a través de ella misma en 

lo que tiene de colectividad que sólo puede percibir el aspecto temerario de un proyecto propio; que 

reniega de su libertad,  se instala en el  pragmatismo de la  Realpolitik  y  entrega  su obediencia  a 

cualquier gestión o cualquier caudillo capaz de asegurarle la supervivencia a corto plazo.

De acuerdo con el descubrimiento de Marx, el valor que actúa en la circulación capitalista de la 

riqueza social es diferente del que está en juego en la circulación simplemente mercantil de la misma: 

en este caso no es más que el elemento mediador del intercambio de mercancías, mientras que en el 

primero es el "sujeto promotor" del mismo.

En lugar de representar relaciones entre mercancías, entra ahora  —por decirlo así— en una relación 

privada consigo mismo. Ser valor es allí ser capital, porque el valor es el "sujeto automático" de "un 

proceso en que, él mismo, al cambiar constantemente entre las formas de dinero y mercancía, varía su 

magnitud [...] se auto-valoriza [...] Ha recibido la facultad misteriosa de generar valor por el solo hecho de 

ser valor [...]

Mientras, en la circulación simple, el valor de las mercancías adquiere frente al valor de uso de las 

mismas, a lo mucho, cuando es dinero, una forma independiente, aquí, de pronto, se manifiesta como 

una substancia que está en proceso y es capaz de moverse por sí misma, y respecto de la cual ambas, la 

mercancía y el dinero, no pasan de ser simples formas.3

3 Karl Marx, Das Kapital, Kritik der politische Oekonomie, Erster Band, Hamburgo 1 8 6 7 ,  pp. 116-117. 
Trad. Scaron, Siglo XXI Ed., vol. 2, p. 188.



Instalado en la esfera de la circulación mercantil, el Valor de la mercancía capitalista ha usurpado 

(über gr i f en )  a la comunidad humana no sólo directamente la ubicación desde donde se decide 

sobre la correspondencia entre su sistema de necesidades de consumo y su sistema de capacidades 

de  producción,  sino también,  indirectamente,  la  ubicación  política  fundamental  desde donde se 

decide su propia identidad, es decir, la forma singular de su socialidad o la figura concreta de sus 

relaciones sociales de convivencia.

Rara vez esta suspensión de la autarquía o esta enajenación de la capacidad política del sujeto 

social,  que  es  la  esencia  del  "fenómeno  de  la  cosificación",  ha  sido  denunciada  en  toda  su 

radicalidad  por  la  política  revolucionaria  de  inspiración  marxista.  Por  lo  demás,  los  nexos  de 

implicación  entre  la  denuncia  de  la  cosificación  y  la  praxis  cotidiana  de  esa  política  han sido 

prácticamente nulos. La "teoría de la enajenación" no ha servido de guía a los marxistas porque la 

idea de revolución que han empleado permanece atada al  mito politicista  de la revolución, que 

reduce la autarquía del sujeto social a la simple soberanía de la "sociedad política" y su estado. Si bien 

la tradición de los marxistas ha reunido ya muchos elementos esenciales, una teoría de la revolución 

que parta del concepto marxiano de enajenación está aún por hacerse.

La teoría de la enajenación como teoría política debería partir de un reconocimiento: la usurpación 

de la soberanía social por parte de la "república de las mercancías" y su "dictadura" capitalista no 

puede ser pensada como el resultado de un acto fechado de expropiación de un objeto o una cualidad 

perteneciente a un sujeto, y por tanto como estado de parálisis o anulación definitiva (mientras no 

suene la hora mesiánica de la revolución) de la politicidad social. Tal usurpación es un acontecer 

permanente  en la  sociedad  capitalista;  es  un proceso constante  en  el  que la  mixtificación  de la 

voluntad política sólo puede tener lugar de manera parasitaria y simultánea a la propia formación de 

esa  voluntad.  La  "gestión"  política  del  capital,  entidad  de  por  sí  ajena  a  la  dimensión  de  las 

preocupaciones  políticas,  lejos  de ejercerse  como la  imposición  proveniente de una exterioridad 

económica dentro de un mundo político ya establecido, se lleva a cabo como la construcción de una 

interioridad política propia; como la instalación de un ámbito peculiar e indispensable de vida políti-

ca para la sociedad: justamente el de la agitación partidista por conquistar el gobierno de los asuntos 

públicos dentro del estado democrático representativo de bases nacionales.

La vitalidad de la cultura polí t ica  moderna  se basa en el conflicto siempre renovado entre las 

pulsiones  que  restauran  y  reconstituyen  la  capacidad  política  "natural"  del  sujeto  social  y  las 

disposiciones que la reproducción del capital tiene tomadas para la organización de la vida social.



Aunque diferentes entre sí, la cuestión acerca de la autarquía y la cuestión acerca de la democracia 

son inseparables la una de la otra. La primera —en sentido revolucionario— intenta problematizar 

las posibilidades que tiene la sociedad de liberar la actividad política de los individuos humanos a 

partir  de  la  reconquista  de  la  soberanía  o  capacidad  política  de  la  sociedad,  intervenida  por  el 

funcionamiento destructivo (anti-social, anti-natural) de la acumulación del capital. La segunda —en 

sentido  reformista— intenta,  a  la  inversa,  problematizar  dentro de los  márgenes  de la  soberanía 

"realmente  existente", las  posibilidades  que  tiene  el  juego  democrático  del  estado  moderno  de 

perfeccionar la participación popular hasta el grado requerido para nulificar los efectos negativos que 

pueda tener la desigualdad económica estructural sobre la vida social. ¿No existe en verdad un punto 

de coincidencia de las dos objeciones críticas que se plantean recíprocamente la línea de la revolución y 

la línea de la reforma: la idea de que la substitución del "modo de producción" no puede ser tal si no  

es al mismo tiempo una democratización de la sociedad y la idea de que el perfeccionamiento de la 

democracia no puede ser tal si no es al  mismo tiempo una transformación radical del  "modo de 

producción"?

Si la teoría política basada en el concepto de "cosificación" acepta que existe la posibilidad de una 

política dentro de la enajenación, que la sociedad —aun privada de su soberanía posible— no está 

desmovilizada o paralizada políticamente ni condenada a esperar el momento mesiánico en el que le 

será devuelta su libertad política, el problema que se le plantea consiste en establecer el modo en que 

lo  político  mixtificado por  el  capital  cumple el  imperativo  de la  vida mercantil  de construir  un 

escenario político real  y un juego democrático apropiado para la  transmutación de sus  intereses  

civiles en voluntad ciudadana. Sólo sobre esta base podrá juzgar acerca del modo y la medida en que 

la  vitalidad  efectiva  del  juego  democrático  puede  ser  encauzada  hacia  el  punto  en  que  éste 

encontrará en su propio orden del día a la revolución.

Tesis IO

La violencia moderna: la corporeidad como capacidad de trabajo

La paz, la exclusión de la violencia que la modernidad capitalista conquista para la convivencia 

cotidiana, no es un hecho que descanse, como sucede en otros órdenes civilizatorios, en una adminis-

tración de la violencia, sino en una mixtificación de la misma.

La vida social, para perdurar en su forma, para ser orgánica o civilizada, y poder afirmarse frente a 

la amenaza de la inestabilidad, la desarticulación o el salvajismo —características de una socialidad 



en  situación  extraordinaria,  "en  fusión" (revolución)  o  en  descomposición  (catástrofe)—,  ha 

requerido siempre producir y reproducir en su interior una zona considerable de vida pacífica, en la 

que prevalece un "alto al fuego limitado pero permanente", un mínimo indispensable de armonía 

social.  La  paz  generalizada  es  imposible  dentro  de  una  sociedad  construida  a  partir  de  las 

condiciones  históricas  de  la  escasez;  ésta  tiene  que  ser  interiorizada  y  funcionalizada  en  la 

reproducción de la sociedad y la única manera que tiene de hacerlo es a través de la imposición de 

una  injusticia  distributiva  sistemática,  la  misma  que  convierte  a  la  violencia  en  el  modo  de 

comportamiento necesario de la parte más favorecida de la sociedad con la parte más perjudicada. 

La creación de la zona pacificada (el simulacro de paz interna generalizada) sólo puede darse, por lo 

tanto,  cuando  —además  de  los  aparatos  de  represión—  aparece  un  dispositivo  no  violento  de 

disuasión capaz de provocar en el comportamiento de los explotados una reacción de autobloqueo de 

la respuesta violenta a la que están siendo provocados sistemáticamente. Gracias a él, la violencia de 

los explotadores no sólo resulta soportable, sino incluso aceptable por parte de los explotados. La 

consistencia y la función de este dispositivo son justamente lo que distingue a la vigencia de la paz 

social en la modernidad capitalista de otros modos de vigencia de la misma, conocidos de antes o 

todavía por conocer.

"Sobre la  base  del  sistema salarial,  incluso  el  trabajo no pagado  tiene la  apariencia  de  trabajo 

pagado", mientras que, "por el contrario, en el caso del esclavo, incluso aquella parte de su trabajo que 

sí se paga se presenta como no pagada."4

 Esta afirmación de Marx lleva implícita otra: al contrario de los tiempos pre-modernos, cuando 

incluso las relaciones interindividuales armónicas (de voluntades coincidentes) estaban bajo el signo 

de  la  violencia,  en  los  tiempos  modernos  incluso  las  relaciones  interindividuales  violentas  se 

encuentran bajo el signo de la armonía.

La aceptación "de grado, y no por fuerza", por parte de los individuos, en su calidad de trabajadores, 

de una situación en la que su propia inferioridad social ("económica') se regenera sistemáticamente es 

el requisito fundamental de la actual vida civilizada moderna y de sus reglas de juego. Se trata de un 

acto que sólo puede tener  lugar porque esa misma situación es, paradójicamente, el único lugar en 

donde la igualdad social ("política") de esos individuos está garantizada. La situación que socializa a 

los individuos trabajadores en tanto que propietarios  privados les impone una identidad de  "dos 

caras":  la  de  "ciudadanos" en la  empresa histórica  llamada Estado nacional  —miembros  de una 

4 Value, Price and Profit. Addressed to the Working Men, Londres 1899, p. 63.



comunidad a la que pertenecen sin diferencias jerárquicas— y la de "burgueses" en una vida económica 

compartida —socios de una empresa de acumulación de capital a la que sólo pueden pertenecer en 

calidad de miembros inferiores de la misma. Es a la igualdad como ciudadano, como alguien que 

existe  en  el  universo  humano  —y  participa  de  la  protección  que  brinda  el  seno  en  principio 

civilizado y pacífico de la comunidad nacional— a lo que el individuo como trabajador sacrifica sus 

posibilidades de afirmación en el aspecto distributivo, su capacidad de ser partícipe en términos de 

igualdad en el  disfrute de la riqueza social.  Y es  justamente  el  contrato  de compra/venta  de la 

mercancía fuerza de trabajo —acto paradigmático, cuyo sentido se repite por todas partes en el gran 

edificio de la intertsubjetividad moderna— el dispositivo en virtud del cual el individuo trabajador 

"se  salva  y  se  condena".  Al  comportarse  como  vendedor-comprador, se  socializa  en  tanto  que 

propietario privado, es decir, en términos de igualdad frente a los otros "ciudadanos", aunque el logro 

de esa condición implique para él al mismo tiempo una autocondena a la inferioridad en tanto que 

"burgués", a la sumisión frente a aquellos individuos no trabajadores que son propietarios de algo 

más que de su simple fuerza de trabajo. Propietario privado, el trabajador no pierde esa calidad, 

aunque su propiedad sea nula, por cuanto detenta de todas maneras la posesión de su cuerpo, es 

decir, el derecho de ponerlo en alquiler. Cuando se comporta como trabajador, el ciudadano moderno 

inaugura un nuevo comportamiento de la persona humana respecto de su base natural, del "espíritu" 

respecto a la "materia". Como tal, el ser humano no es su cuerpo, sino que tiene un cuerpo; un cuerpo 

que le permite mantener ese mismo status de humano precisamente en la medida en que es objeto de su 

violencia.

El esclavo antiguo podía decir: "En verdad soy esclavo, pero estoy o existo de hecho como si no lo 

fuera." La violencia implícita en su situación sólo estaba  relegada o pospuesta; la violación de su vo-

luntad de disponer de sí mismo estaba siempre en estado de inminencia: podía ser vendido, podía ser 

ultrajado en el cuerpo o en el alma. La relación de dependencia recíproca que mantenía con el amo 

hacía de él en muchos casos un servo padrone, el respeto parcial que le demostraba el amo era una 

especie  de  pago  por  el  irrespeto  global  que  le  tenía  (y  que  se  volvía  así  perdonable),  una 

compensación de la violencia profunda con que lo sometía. A la inversa, el "esclavo" moderno dice: 

"En verdad soy libre, pero estoy o existo de hecho como si no lo fuera." La violencia implícita en su 

situación está borrada, es imperceptible: su voluntad de disponer de sí mismo es inviolable, sólo que 

el ejercicio pleno de la misma (no venderse como "fuerza de trabajo", por ejemplo) requiere de ciertas 

circunstancias  propicias  que  no  siempre  están  dadas.  Aquí  el  "amo",  el  capital,  es  en  principio 

impersonal —no reacciona al valor de uso ni a la "forma natural" de la vida— y en esa medida no 



depende del  "esclavo" ni necesita entenderse con él; prosigue el cumplimiento  de su "capricho" (la 

autovalorización) sin tener que compensar nada ni explicar nada ante nadie.

Una cosa era asumir la violencia exterior, aceptar y administrar el hecho de la desigualdad como 

violencia del dominador, disculpándolo como mecanismo necesario de defensa ante la amenaza 

de "lo  nuestro" por "lo ajeno";  disimulándolo y justificándolo como recurso ineludible  ante  la 

agresión de la naturaleza o la reticencia de Dios a mediar entre la Comunidad y lo Otro. Muy 

diferente, en cambio,  es desconocer  la violencia del explotador e imputar cualquier efecto de la 

misma a la presencia directa y en bruto de una hostilidad exterior. Desconocerla es lo mismo que 

negar  su  necesidad  dentro  del  mundo  social  establecido;  remitir  el  hecho  de  su  existencia  a 

simples defectos secundarios en la marcha del progreso y su conquista de "lo otro"; a una falta o un 

exceso de velocidad en la expansión de las fuerzas productivas o en la eliminación de las formas  

sociales premodernas o semi-modernas.

Desprovista de un nombre propio, de un lugar social en la cotidianidad moderna, la violencia de 

las "relaciones de producción" capitalistas gravita sin embargo de manera determinante tanto en 

ella como en la actividad política que parte de ella para levantar sus instituciones. Borrada como 

acción del otro, desconocida como instrumento real de las relaciones interindividuales, la violencia 

de la explotación a través del salario se presenta como una especie de castigo que el cuerpo del  

trabajador debe sufrir por culpa de su propia deficiencia, por su falta de calificación técnica o por 

su atavismo cultural.  Castigo que atomiza su manifestación hospedándose parasitariamente hasta 

en  los  comportamientos  más  inofensivos  de  la  vida  diaria:  torciéndolos  desde  adentro,  

sometiéndolos a un peculiar efecto de extrañamiento.

El fundamento de la modernidad trae consigo la posibilidad de que la humanidad de la persona 

humana se libere y depure, de que se rescate del modo arcaico de adquirir concreción, que la ata y 

limita  debido a  la  identificación  de  su  cuerpo con una determinada  función social  adjudicada 

(productiva, parental,  etcétera). Esta posibilidad de que la persona humana explore la soberanía 

sobre su cuerpo natural, que es una "promesa objetiva" de la modernidad, es la que se traiciona y 

caricaturiza  en  la  modernidad  capitalista  cuando  la  humanidad  de  la  persona,  violentamente 

disminuida,  se define a partir  de la identificación del cuerpo humano con su simple fuerza de 

trabajo.  El trabajador moderno, "libre por partida doble", dispone soberanamente de su cuerpo, 

pero la soberanía que detenta está programada de antemano para ejercerse, sobre la base de esa 

humanidad disminuida, como represión de la corporeidad animal del mismo. De ser el conjunto de 



los modos que tiene el ser humano de estar concretamente en el mundo, el cuerpo es convertido en 

el  instrumento animal  de una sola  y  peculiar manera de estar en él,  la de una apropiación del 

mismo dirigida a reproducirlo en calidad de medio para un afán productivo sin principio ni fin. 

Conjunto irremediablemente defectuoso de facultades y calificaciones productivas, el cuerpo del 

individuo moderno es, una y otra vez, premiado con la ampliación del disfrute y al mismo tiempo 

castigado con la  neutralización del  goce correspondiente.  El  dispositivo que sella  esta  interpe-

netración  del premio  y  el castigo es el  que disecciona  y  separa artificial  y dolorosamente a  la 

primera  dimensión  del  disfrute  del  cuerpo  —la  de  su  apertura  activa  hacia  el  mundo—, 

convirtiéndola en el  mero gasto de un recurso renovable durante el  "tiempo de trabajo",  de la 

segunda  dimensión  de  ese  disfrute  del  cuerpo  —la  de  su  apertura  pasiva  hacia  el  mundo—, 

reducida a una simple restauración del trabajador durante el "tiempo de descanso y diversión".

Por lo demás, la eliminación de todo rastro del carácter humano de la violencia en las relaciones  

de  convivencia  capitalistas  parece  ser  también  la  razón profunda del  vaciamiento  ético  de  la  

actividad política. Nunca como en la época moderna los manipuladores de la "voluntad popular"  

—los  que  ponen  en  práctica  "soluciones"  más  o  menos  "finales"  a  las  "cuestiones"  sociales,  

culturales, étnicas, ecológicas, etcétera— habían podido ejercer la violencia de sus funciones con 

tanto  desapego  afectivo  ni  con  tanta  eficacia:  como simples  vehículos  de  un  "imperativo" de 

pretensiones  astrales  —la  Vorsehung—  que pasara intocado a través  de  todos los  criterios  de 

valoración del comportamiento humano.

Tesis II

La modernidad y el imperio de la escritura

La oportunidad moderna de liberar la dimensión simbólica de la existencia social —la actividad  

del hombre como constructor de significaciones tanto prácticas como lingüísticas— se encuentra  

afectada decisivamente por el hecho del re-centramiento capitalis ta del proceso de reproducción de 

esa existencia social en torno a la meta última de la valorización del valor.

A finales de la Edad Media occidental,  la dimensión comunicativa de la existencia social —el 

conjunto de sistemas semióticos organizados en torno al lenguaje— fue sin duda la dimensión más 

directamente  afectada  por  el  impacto  proveniente  del  "cambio  de  medida"  en  el  proceso  de 

reproducción de la riqueza social,  por los efectos de su  "salto cualitativo" a una nueva escala de 



medida,  la  de  la  totalidad  del  continente  europeo.  Los  códigos  del  proceso  de 

ciframiento/desciframiento  (producción/consumo)  de  las  significaciones  prácticas  en  la  vida 

cotidiana, que habían operado a través de una  normación  de tendencia restrictiva  y  conservadora 

durante toda la larga "historia de la escasez" —historia en la que ningún proyecto de vida social podía 

ser otra cosa que la ampliación de una estrategia de  supervivencia—,  alcanzaron la capacidad de 

conquistar  zonas  de  sí  mismos  que  habían  debido  permanecer  selladas  hasta  entonces.  La 

tabuización  o  denegación  de  un  amplio  conjunto  de  posibilidades  de  donación  de  forma  a  los 

productos/útiles  (bienes/producidos)  pudo  así  comenzar  a  debilitarse.  La  estructura  del  campo 

instrumental pudo comenzar su recomposición histórica en escala cuantitativamente ampliada y en 

registros cualitativos completamente inéditos. Igualmente, las distintas lenguas naturales, que, ellas 

también,  venían  normadas  de  hecho  en  dirección  restrictiva  por  la  vigencia  aplastante  de  sus 

respectivas estructuras míticas en el lenguaje cotidiano, comenzaron su proceso de reconstitución 

radical, de auto-construcción justamente como "lenguas naturales modernas"; obedecían al llamado 

que venía de la creatividad liberada en la esfera de las hablas cotidianas, que ellas percibían como un 

reto para intensificar y diversificar su capacidad codificadora.

Es indudable que un logocentrismo prevalece en la existencia humana en la misma medida en la 

que ella hace de todos sus comportamientos realidades semióticas; la sociedad humana otorga a la 

comunicación propiamente lingüística la jerarquía representante y coordinadora de todas las otras 

vías de la semiosis para efectos de la construcción del sentido común de todas ellas. Le permite  

incluso que consolide esa centralidad cuando ella misma la concentra y desarrolla en calidad de  

escritura.

Pero aparte de logocéntrica, la comunicación social debió ser también logocrática; es decir, no 

sólo  tuvo que  someter  su  producción global  de  sentido  al  que  se  origina  en  la  comunicación  

puramente  lingüística,  sino que debió además  comprometerla  en una tarea  determinada que le  

corresponde  específicamente  a  ésta  última,  la  tarea  muy  especial  que  consiste  en  defender  la 

norma que da identidad singular al código de una civilización. La comunicación lingüística reduce 

y condensa para ello su función mitopoyética; la encierra en el cultivo hermenéutico de un texto 

sagrado y su corpus dogmático. Aunque no lo parezca, la logocracia no consiste en verdad en una 

afirmación exagerada del logocentrismo; la logocracia —impuesta por la necesidad de fundamentar 

la  política  sobre  bases  religiosas—  implica  el  empobrecimiento  y  la  unilateralidad  del  

logocentrismo.  Es  en  verdad  una  negación  del  despliegue  de  su  vigencia;  trae  consigo  la  

subordinación de los múltiples usos del lenguaje al cumplimiento hieratizado de uno solo de ellos,  



el uso que tiene lugar en el discurso mítico religioso.

Al igual que sobre los códigos prácticos  y  los lingüísticos  y  sobre los usos instrumentales y las 

hablas, el impacto fundamental de la modernidad fue también liberador respecto del logocentrismo. 

Traía la oportunidad, primero, de quitar a la producción/consumo de significaciones prácticas de la 

opresión bajo el poder omnímodo del lenguaje y, segundo, de soltar a éste de la obligación de auto-

censura que le imponía el cultivo del mito consagrado.

Pero la  liberación  del uso de los medios  instrumentales,  es decir,  de la  capacidad de inventar 

formas inéditas para los productos útiles, sólo pudo ser, en la modernidad capitalista, una liberación 

a medias, vigilada e intervenida. No todas las formas de la creatividad que son reclamadas por los 

seres humanos en la perspectiva social-natural de su existencia pueden serlo también por parte del 

"sujeto  sustitutivo",  el  capital,  en  la  perspectiva  de  la  valorización  del  valor.  El  código  para  la 

construcción (producción/consumo)  de significaciones  prácticas  pudo potenciarse  —dinamizarse, 

ampliarse, diversificarse—, pero sólo con la mediación de un correctivo, de una sub-codificación que 

lo marcaba decisivamente con un sentido capitalista. La interiorización semiótica  "natural" de una 

antigua  estrategia  de  supervivencia  venía  a  ser  substituida  por  otra,  "artificial",  de  efectividad 

diferente, pero también inclinada en sentido represivo: la de una estrategia para la acumulación de 

capital.

Cosa  parecida  aconteció  en  la  vida  del  discurso.  Rotas  las  barreras  arcaicas  (religiosas  y 

numinosas) de la estructura mítica de las lenguas —la que, al normarlas, les otorga una identidad 

propia—, otras limitaciones, de un orden diferente, aparecieron en lugar de ellas. Al recomponerse a 

partir de una épica y una mitopoyesis básicamente burguesas pero de corte capitalista, la estructura 

mítica de las lenguas modernas se vio en el caso de reinstalar unas facultades de censura renovadas. El 

"cadáver de Dios", esto es, la moral del autosacrificio productivista como vía de salvación individual 

—que haría del vulgar empresario un sujeto de empresa y aventura, y daría a su comportamiento la 

jerarquía de una actividad de alcance ontológico— se constituyó en el único prisma a través del cual 

es posible acceder al sentido de lo real.

Destronado de su logocracia tradicional y expulsado de su monopolio del acceso a la realidad y la 

verdad de las cosas, el ámbito del discurso quedaba así, en principio, liberado de su servicio al mito 

intocable (escriturado) y al re-ligamiento despótico de la comunidad. Pronto, sin embargo, recibió la 

condena de una refuncionalización logocrática de nuevo tipo. Según ésta, el momento predominante 

de todo el "metabolismo entre el Hombre y la Naturaleza" —caracterizado ahora por el desbocado 



productivismo abstracto del Hombre y por la disponibilidad infinitamente pasiva de la Naturaleza—

se  sitúa  en  la  apropiación  cognoscitiva  del  referente,  es  decir,  en  la  actividad  de  la  "razón 

instrumental". Recompuesto para el efecto sobre la base de su registro técnico-científico, el lenguaje 

resulta ser el lugar privilegiado y exclusivo de ese logos productor de conocimientos; resulta ser así, 

nuevamente aunque de manera diferente, el lugar donde reside la verdad de toda otra comunicación 

posible.

Éste, sin embargo, su dominio restaurado sobre la semiosis práctica, le cuesta al lenguaje una 

fuerte  "deformación"  de  sí  mismo,  una  reducción  referencialista  del  conjunto  de  sus  funciones 

comunicativas, una fijación obsesiva en la exploración apropiativa del contexto. El lenguaje de la 

modernidad capitalista  se encuentra  acondicionado de tal  manera,  que es  capaz  de restringir  sus 

múltiples capacidades —de reunir, de expresar y convencer, de jugar y de cuestionar— en beneficio 

de una sola de ellas: la de convertir al referente en información pura (depurada).

Junto  con  la  recomposición moderna de la logocracia  tiene  lugar  también  una  refuncionalización 

radical  de  su  principal  instrumento,  la  escritura.  De texto  sagrado,  petrificación  protectora  del 

discurso en el que la verdad se revela, la escritura se convierte en el vehículo de una intervención 

ineludible del  logos instrumental en todo posible uso del lenguaje y en toda posible intervención 

suya en las otras vías de producción/consumo de significaciones. La secularización de la escritura y 

el  perfeccionamiento  consecuente  de  sus  técnicas  abrió  para  el  discurso  unas  posibilidades  de 

despliegue de alcances inauditos. En tanto que es tan sólo  una versión autónoma del habla verbal,  

el habla escrita es una prolongación especializada de ella, un modo de llevarla a cabo que sacrifica 

ciertas características de la misma  en beneficio de otras. La envidiable e inigualable contundencia 

comunicativa  del habla verbal, que le permite ser efímera, tiene un alto precio a los ojos  del habla 

escrita:  debe ir  acompañada  de una  consistencia  incompleta,  confusa y de  baja  productividad 

informativa. El habla verbal sólo está a sus anchas  cuando se conduce en una estrecha dependencia 

respecto de otros cauces de la semiosis  corporal (la gestualidad , la musicalidad, etc.), lo que abre 

pasajes  débiles o incluso de silencios  en su propia performance,  cuando juega con el predominio 

de las distintas  funciones comunicativas (de la más burda, la fáctica, a la más refinada, la poética), 

juego  que  la  vuelve  irrepetible;  cuando  finalmente,  recurre  a  una  transmisión  simultánea  de 

mensajes  paralelos  (para  varios  receptores  posibles),  hecho  que  vuelve  azaroso  su 

desenvolvimiento.

El habla escrita nace como una respuesta a la necesidad de salvar esas limitaciones informativas,  



aunque sea a costa de la plenitud comunicativa. Fascinadas con el espíritu conclusivo, atemporal y 

eficiente del habla escrita —con su autosuficiencia lingüística, su concentración unifuncional y su 

unilinearidad—, hay zonas del habla verbal que ven en ella su tierra prometida.

Sin embargo no es esta superioridad unilateral del habla escrita lo que la lleva a independizarse 

del habla verbal y a someterla a sus propias normas. (No hay que olvidar que las lenguas naturales 

modernas se generan a partir de un habla que ha supeditado el cumplimiento de sus necesidades 

globales de comunicación al de las necesidades restringidas de su versión escrita.) El habla escrita 

de una lengua moderna —cuya normación implica  una fijación  referencialista  de las  funciones 

comunicativas, puesto que su meta es el acopio de información— ofrece el modelo perfecto de un 

ordenamiento  racional  productivista  de  la  actividad  humana.  El  conjunto  de  los  medios  e 

instrumentos  de trabajo y disfrute —que es la instancia objetiva más inmediata del cuerpo humano, 

de la concreción unidimensional de su estar en el mundo— se desentiende, como lo hace el habla 

escrita, de todos los modos de su funcionamiento que no demuestran ser racionales en el sentido de 

la eficiencia exclusivamente pragmática. Puede decirse así que, al guiarse conscientemente o no por 

esa reducción de las capacidades  técnicas del  médium  instrumental,  el  proceso de producción y 

consumo del conjunto de los bienes es el fundamento que ratifica y fortalece a la escritura en su 

posición hegemónica dentro del habla o el  uso lingüístico y dentro de la  semiosis  moderna en 

general.  Es  la  práctica  tecnificada  en  sentido  pragmático  la  que  despierta  en  la  escritura  una 

“voluntad de poder” indetenible. Así se expande la  nueva logocracia:  significar, “decirle algo a 

alguien sobre algo con una cierta intención y de una cierta manera” deberá consistir primaria y 

fundamentalmente en hacer del hecho comunicativo “un instrumento de apropiación cognoscitiva” 

de ese “algo”, de “lo real”. Todo lo demás será secundario. 

Tesis I2

Pre-modernidad, semi-modernidad y post-modernidad 

La postmodernidad es la característica de ciertos fenómenos peculiares de orden general que se 

presentan con necesidad y de manera permanente dentro/fuera de la propia modernidad. (No es sólo 

el reciente rasgo de una cierta población acomodada que necesita de un nuevo hastío —esta vez 

ante la modernidad corriente— para darle un toque trascendente, y así privativo y aristocrático, a su 



imagen reflejada en el espejo.) Se trata  de una de las tres modalidades  principales de la  zona 

limítrofe en donde la vigencia o la capacidad conformadora de la modernidad establecida presenta 

muestras de agotamiento.

La modernidad es un modo de totalización civilizatoria.  Como tal,  posee diferentes grados de 

dominio sobre la vida social, tanto en el transcurso histórico como en la extensión geográfica. Allí 

donde su dominio es más débil aparecen ciertos fenómenos híbridos en los que otros principios de 

totalización concurrentes le disputan la "materia" que está siendo conformada por ella. Es en la zona 

de los límites que dan hacia el futuro posible en donde se presentan los fenómenos post-modernos.  

En la que da hacia el pasado por superar se  muestran los fenómenos pre-modernos.  En la que se 

abre/cierra hacia los mundos extraños por conquistar se dan los fenómenos semi-modernos.

La dinámica del fundamento de la modernidad genera constantemente nuevas constelaciones de 

posibilidades  para la vida humana, las  mismas que desafían  "desde el  futuro" a  la  capacidad de 

sintetización  de  la  modernidad  capitalista.  Allí  donde  ésta  resulta  incapaz  momentánea  o 

definitivamente de ponerse en juego radicalmente a fin de sostener este reto; allí donde su ambición 

conformadora le hace salirse de sus límites pero sin ir más allá de sí misma, las novedades posibles 

de  la  vida  social  no  alcanzan  a  constituirse  de  manera  autónoma  y  se  quedan  en  estado  de 

deformaciones de la modernidad establecida. Paradigmático sería, en este sentido, el fenómeno ya 

centenario de la política económica moderna, que se empeña en dar cuenta de la necesidad real de 

una planeación democrática de la producción y el consumo de bienes, pero que lo hace mediante el 

recurso  insuficiente  de  sacrificar  a  medias  su  liberalismo  económico  estructural  y  su  vocación 

cosmopolita  para  poner  en  práctica  intervenciones  más  o  menos  autoritarias  y  proteccionistas 

(paternalistas, unas, totalitarias, otras) del "estado" en la "economía".

Otro tipo de reto que la modernidad capitalista no puede siempre sostener es el que le plantean 

ciertas realidades de su propio pasado, provengan éstas figuras anteriores de la modernidad o de la 

historia pre-cristiana de Occidente. Arrancados de su pertenencia coherente a una totalización de la 

sociedad en el pasado, que estuvo dotada de autonomía política y vitalidad histórica, una serie de 

elementos civilizatorios del pasado (objetos, comportamientos, valores) perduran sin embargo en el 

mundo  construido  por  la  modernidad  dominante;  aunque  son  funcionalizados  por  ella,  lo 

inadecuado del modo en que lo están les permite mantener su efectividad. Parcialmente indispen-

sables  para  ella,  que  se  demuestra  incapaz  de  sustituirlos  por  otros  más  apropiados,  son  estos 

"cuerpos extraños", fijados en una lógica ya fuera de uso pero que es compatible con la actual, los 



que se reproducen en calidad de fenómenos pre-modernos.

Diferentes  de  estos,  los  fenómenos  semi-modernos  son  elementos  (fragmentos,  ruinas)  de 

civilizaciones o construcciones no occidentales de mundo social, que mantienen su derecho a existir 

en el mundo de la modernidad europea pese a que el fundamento tecnológico sobre el que fueron 

levantados ha sucumbido ante el avance arrasador de la modernización. La vitalidad que demuestran 

tener  estos  elementos  aparentemente  incompatibles  con  toda  modernidad  —pese  a  que  son 

integrados en exterioridad, usados sin respetar los principios de su diseño, de manera muchas veces 

monstruosa— es la prueba más evidente de la limitación eurocentrista que afecta al proyecto de la 

modernidad dominante. Para no ser desbordada por la dinámica fundamental de la modernidad, que 

tiende  a  cuestionar  todos  los  particularismos  tradicionales,  la  solución  capitalista,  que  sólo  es 

efectiva si reprime esa dinámica fundamental, se ha refugiado dentro de los márgenes ya probados 

de la "elección civilizatoria" propia del occidente europeo.

Reacciones de la modernidad capitalista ante su propia limitación, estos tres fenómenos, pueden 

llegar a presentarse juntos y combinados. Componen entonces el cuadro de grandes cataclismos 

históricos. Tales han sido, hasta aquí, los dos casos del fracaso "socialista" en el siglo XX, el de la 

contra-revolución  "socialista  nacionalista" en  Alemania y  el  de  la pseudo-revolución  "socialista 

colectivista" en Rusia.

La  crisis  de la modernidad establecida se presenta cada vez que el  absolutismo inherente a su 

forma está  a  punto de  ahogar  la  substancia  que  le  permite  ser  tal;  cada  vez  que,  dentro  de  su 

mediación de las promesas emancipatorias inherentes al fundamento de la modernidad, el primer 

momento de esa mediación, esto es, la apertura de las posibilidades económicas de la emancipación 

respecto  de  la  "historia  de  la  escasez",  entra  en  contradicción  con  el  segundo  momento  de la 

misma, es decir, con su re-negación de la vida emancipada, con la represión a la que somete a toda 

la densidad de la existencia que no es traducible al registro de la economía capitalis ta: la asunción 

del pasado, la disposición al porvenir, la fascinación por "lo otro".

Tesis I3

Modernización propia y modernización adoptada

Toda modernización adoptada o exógena proviene de un proceso de conquista  e implica por 

tanto  un  cierto  grado  de  imposición  de  la  identidad  cultural  de  una  sociedad  y  las  metas  



particulares  de  la  empresa  histórica  en que ella  está  empeñada  sobre la  identidad y las  metas  

históricas de otra.

Mientras la modernización propia o endógena se afirma, a través de todas las resistencias de la  

sociedad donde acontece, en calidad de consolidación y potenciación de la identidad respectiva, la 

modernización exógena, por el contrario, trae siempre consigo, de manera más o menos radical, un 

desquiciamiento  de  la  identidad  social,  un  efecto  desdoblador  o  duplicador  de  la  misma.  La  

modernidad que llega está marcada por la identidad de su lugar de proceden cia; su arraigo es un 

episodio de la expansión de esa marca, una muestra de su capacidad de conquistar —violentar y  

cautivar— a  la  marca  que  prevalece  en  las  fuerzas  productivas  autóctonas.  Por  esta  causa,  la 

sociedad que se moderniza desde afuera, justo al defender su identidad, no puede hacer otra cosa 

que dividirla: una mitad de ella, la más confiada, se transforma en el esfuerzo de integrar "la parte 

aprovechable" de  la  identidad  ajena  en la  propia,  mientras  otra,  la  desconfiada,  lo  hace  en un 

esfuerzo de signo contrario: el de vencer a la ajena desde adentro al dejarse integrar por ella.

Cuando  la  modernización  exógena  tiene  lugar  en  sociedades  occidentales,  más  si  éstas  son 

europeas y más aún si han sido ya transformadas por alguna modernidad capitalista anterior a la 

que  tiende  a  predominar  históricamente,  este  proceso  de  conquista  presenta  un  grado  de 

conflictualidad relativamente bajo. La modernidad más vieja (la mediterránea, por ejemplo) se las  

arregla para negociar su subordinación constructiva a la más nueva (la noreuropea) a cam bio de un 

ámbito de tolerancia para su "lógica" propia, es decir, para su marca de origen y para el cultivo de 

la identidad social representada por ella.

La modernización por conquista se vuelve conflictiva y virulenta cuando acontece en la situación 

de  sociedades  decididamente  no  occidentales.  Dos  opciones  tecnológicas  propias  de  dos  

"elecciones civilizatorias" y dos historicidades no sólo divergentes sino abiertamente contrapuestas 

e incompatibles entre sí deben, sin embargo, utópicamente,  "encontrarse" y combinarse, entrar en 

un  proceso  de  mestizaje.  Por  ello,  la  asimilación  que  las  formas  civilizatorias  occidentales,  

inherentes a la modernidad capitalista, pueden hacer de las formas civilizatorias orientales tiene  

que  ser  necesariamente  periférica  o  superficial,  es  decir,  tendencialmente  destructiva  de  las  

mismas como principios  decisivos de configuración del mundo de la vida.  Una asimilación de  

éstas como tales podría descomponer desde adentro al carácter europeo de su  "occidentalidad" o 

someterlo a una transformación radical de sí mismo —como fue tempranamente el caso de las 

formas de la modernidad mediterránea (ibérica), obligadas en el siglo 

XVII a integrar profundamente los restos de las civilizaciones precolombinas, por un lado, y de las 



civilizaciones africanas, por otro.

En los procesos actuales de modernización exógena, la modernidad europea,  para ser aceptada 

realmente, tiene que enrarecer al mínimo su identidad histórico concreta, esquematizarla, privarla 

de su conflictualidad interna, desdibujarla hasta lo irreconocible; sólo así, reducida a los rasgos  

más productivistas de su proyecto capitalista, puede encontrar o improvisar en las situaciones no  

occidentales  un  anclaje  histórico  cultural  que  sea  diferente  del  que  le  sirvió  de  base  en  sus  

orígenes.  Igualmente,  en el  otro  lado,  en  las  sociedades  no  occidentales  que  deben adoptar  la  

modernidad capitalista, la aceptación que hacen de ésta depende de su capacidad de regresión cul -

tural, del grado en que están dispuestas (sin miedo al absurdo ni al ridículo) a traducir a términos  

primitivos  los  conflictos  profundos  de  su  estrategia  civilizatoria,  elaborados  y  depurados  por  

milenios en su dimensión cultural.

Pareciera que allí, justo en el lugar del desencuentro, de la negación recíproca entre ellos, es decir, 

sobre el denominador común de la exigencia capitalista —la voracidad productivo/consuntiva—, se 

encuentra el único lugar en donde el occidente puede encontrarse con el resto del mundo. Por lo que 

se ve, aunque respetuosa tanto del pasado como de lo no europeo, una modernidad alternativa no 

podría contar con lo no occidental como un antídoto seguro contra el capitalismo.

Tesis I4

La modernidad, lo mercantil y lo capitalista

La  socialización  mercantil  forma  parte  constitutiva  de  la  esencia  de  la  modernidad;  la  

socialización  mercantil-capitalista  sólo  es  propia  de  la  figura  particular  de  modernidad  que 

prevalece actualmente.

La expansión de la función religiosa, es decir, socializadora, de la cultura cristiana, dependió, en la 

Edad Media, de su capacidad de convencer a los seres humanos de su propia existencia en calidad de 

comunidad real, de ecclesia, o "cuerpo de Dios". El lugar en donde los fieles tenían la comprobación 

empírica  de  ello  no  era,  sin  embargo,  el  templo;  era  el  mercado,  el  sitio  en  donde  el  buen 

funcionamiento  de  la  circulación  mercantil  de  los  bienes  producidos  permitía  a  los  individuos 

sociales,  sobre  el  común  denominador  de  "propietarios  privados",  reconocerse  y  aceptarse 

recíprocamente como personas reales. La existencia de Dios resultaba indudable porque la violencia 

arbitraria (el Diablo) que campeaba en las relaciones sociales post- o extra-comunitarias cedía en los 

hechos  ante  la  vigencia  del  orden pacífico  de quienes  comen  el  fruto  de  su propio  trabajo.  La 



presencia de un Juez invisible era evidente pues sólo ella podía explicar el "premio" que le tocaba 

efectivamente a quien más trabajaba y el  "castigo" que se abatía sobre el que, aunque  "oraba", no 

"laboraba".

Pero si es cierto que la mercancía estuvo al servicio de la consolidación del cristianismo, no lo es 

menos que éste terminaría destronado por ella. De ser el "lenguaje de las cosas" que ratificaba en los 

hechos prácticos la verdad re-ligante del discurso mítico cristiano, el mecanismo de metamorfosis  

mercantil de la riqueza objetiva —el que lleva a ésta a abandonar su estado de producto y tomar su 

estado de bien, neutralizándola primero en calidad de mercancía-dinero—pasó de manera lenta pero 

firme e irreversible  a ser él  la verdadera  entidad re-socializadora. El mercado sustituyó al mito; 

redujo al cristianismo, de  eclessia,  a un sistema de imperativos morales que idealizaba, como un 

mero  eco  apologético,  la  sujeción  de  la  vida  humana a  su  propia  acción  "mágica"  de  fetiche 

socializador.

Pero lo que lo mercantil hizo con lo religioso, lo capitalista, a su vez, habría de hacer con lo  

mercantil.  En  su  lucha  contra  la  prepotencia  del  monopolio  público  y  privado  —contra  la 

violencia  del  dominio  sobre  la  tierra  y  sobre  la  tecnología—,  la  campaña  de  afir mación 

(expansión y consolidación) de lo mercantil debió avanzar hasta una zona en la que lo mercantil,  

para  entrar,  tenía  que  cambiar  de  signo,  que  convertirse  en  la  negación  de  lo  que  pretendía  

afirmar. Debió mercantificar el ámbito de lo no mercantificable por esencia; tratar como a un puro 

objeto (Bestand) a aquello que debería ser puro sujeto; como simple valor mercantil a lo que debería 

ser  fuente de valor  mercantil:  la  fuerza  de  trabajo  del  individuo  humano.  Debió  dejar  de  ser 

instrumento de la universalización de la propiedad privada y pasar a ser el  instrumento de una 

restricción  renovada,  de nuevo tipo,  de la  misma;  debió traicionar  a  lo  mercantil  y ponerlo a  

funcionar como mera apariencia de la apropiación capitalista de la riqueza. Lo mercantil sólo pudo 

vencer la resistencia del monopolio desatando las fuerzas del Golem capitalista. Pretendió servirse 

de él, y terminó por ser su siervo.

A fines de siglo, la distinción entre lo mercantil y lo capitalista parece ya irrelevante y abstrusa  

o  simplemente  cosa  del  pasado;  la  mercancía  parece  haber  acomodado  ya  su  esencia  a  esa  

configuración monstruosa de sí misma que es la mercancía capitalista. Y sin embargo no es así.

Hay una diferencia  radical  entre  la  ganancia  capitalista  que se puede dar  en la  esfera de la  

circulación mercantil simple y la que se da en la mercantil-capitalista. La primera sería el fruto  

del  aprovechamiento  de  una  voluntad  de  intercambio  entre  orbes  productivos/consuntivos  de 



valores  de  uso  que  están  desconectados  entre  sí,  voluntad  que  se  impone  por  sobre  la  

inconmesurabilidad fáctica  de sus respectivos valores mercantiles.  La segunda resulta del apro-

vechamiento  de  una  constricción  imperiosa  al  intercambio  que  aparece,  pese  a  la 

inconmesurabilidad  esencial  de  sus  respectivos  productos,  entre  las  dos  dimensiones  de  la 

reproducción de la riqueza social: la de la fuerza de trabajo, por un lado, y la del resto de las  

mercancías,  por  otro.  Lo  que  en  el  primer  caso  sería  el  resultado  de  la  "desigualdad" 

espontáneamente ventajosa en un  "comercio exterior", en el segundo es la consecuencia de una 

instalación  artificial  de esa "desigualdad" en el "comercio interior".  Contingente y efímera en el 

primer caso, la ganancia capitalista es imperiosa y permanente en el segundo.

Desde la perspectiva puramente mercantil, todo el mercado moderno, como realidad concreta, no 

sería  otra  cosa  que una superfetación  parasitaria  de la  propia  realidad  mercantil.  Lo capitalista 

estaría  allí  únicamente  como una deformación  arbitraria,  por  debajo  de  la  cual  se  repetiría  de 

manera clásica y necesaria el triunfo indefinido del proceso puro de la circulación por equivalencia. 

Las  "impurezas"  concretas que hacen de él un proceso intervenido —sea espontáneamente por el 

poder "ciego" de la monopolización capitalista o artificialmente por la imposición "visionaria" de una 

planeación distributiva— no alcanzarían a destruirlo por cuanto él es la estructura que las sostiene.

La  posibilidad  de  soltar  del  todo  la  "mano  invisible"  del  mercado  —la  que  atravesaría  los  

muchos "egoísmos pequeños" para construir un "altruísmo general"—, de liberar al Azar que guía el 

mecanismo  de  circulación  por  equivalencia,  se  encuentra  en  el  fundamento  mismo  de  toda  

modernidad. Sin embargo, su realización en la modernidad capitalista, que pretendió protegerla de 

los parasitismos estatales o señoriales que la ahogaron en la era de la escasez, la ha llevado a un  

nuevo callejón sin salida. En la inauguración mercantil-capitalista de lo que debía ser la era de la 

abundancia se impone de manera espontánea el predominio de un comportamiento mercantil que 

reniega de sí mismo. Es un comportamiento temeroso que pretende  "abolir  el azar" mediante la 

repetición incesante de un tramposo  coup  de dés  que asegura al  capital  contra  el  riesgo de no 

obtener ganancias en la apuesta de la inversión.

Tesis I5

"Socialismo real" y modernidad capitalista

Considerado como orbe económico o "economía-mundo", el "mundo socialista" fue el resultado 



histórico de un intento frustrado de remodelación por parte del viejo imperio económico de Rusia; 

un intento  dirigido  a  aislarse  del  orbe  económico o "mundo capitalista"  y a  competir  con él,  

puesto en práctica sobre la base de una corrección estatalista del funcionamiento capitalista de la 

economía.  Sin  posibilidades  reales  de  constituirse  en  un  orden  social  realmente  diferente  y 

alternativo frente al orden capitalista  y  su civilización; sin posibilidades efectivas de desarrollar  

una estructura técnica acorde con una reconstitución revolucionaria de semejante alcance —hecho 

que se manifestó temprana y dramáticamente en la historia de la revolución bolchevique—,  "el 

mundo  socialista" no  pasó  de  ser  una  recomposición  deformada,  una  versión  o  repetición 

deficiente de ese mismo orden social y de esa misma civilización: una recomposición que, si bien 

lo separó definitivamente de él, lo mantuvo sin embargo irrebasablemente en su dependencia. Lo 

distintivo del comunismo soviético y  su modernidad no estuvo —paradójicamente— en ninguna 

erradicación,  parcial  o total,  del capitalismo.  Lo característico  de  él  consistió en verdad en lo 

periférico  de su europeidad y en lo  dependiente  de su economía  y en el  carácter  estatal  de la 

acumulación capitalista que lo sustentaba.

Una colectivización de los medios de producción como la que tuvo lugar en este "comunismo ", 

que fue en verdad una estatalización de la propiedad capitalista  sobre los mismos, no elimina 

necesariamente  el  carácter  capitalista  de  esta  forma  de  propiedad.  Por  ello,  si  se  consideran  

comparativamente las dos totalidades imperiales, la ecomonía-mundo "socialista" (Rusia, la Unión 

Soviética  y  el bloque de la Europa centroriental)  y  la economía-mundo "capitalista" (su núcleo 

trilateral, pero también su periferia "tercermundista"), las innegables diferencias entre ellas —en 

lo que se refiere a las condiciones de existencia de la "sociedad civil": reprimida pero protegida, en 

la  primera,  desamparada  pero libre,  en la  segunda— no resultan  ser  más  importantes  que  sus 

similitudes también inocultables —en lo que atañe a la estructura y al sentido más elementales de  

la modernización de su vida cotidiana.  La sujeción de la "lógica" de la creación de la riqueza 

social  concreta a la "lógica" de la  acumulación de capital,  la definición de la humanidad de lo 

humano a  partir  de  su  condición  de  fuerza  de  trabajo,  para  no  mencionar  sino  dos  puntos 

esenciales  de  la  modernidad  económica  y  social  capitalista,  fueron  igualmente  dos  principios 

básicos de la modernidad

"socialista", que se proclamaba sin embargo como una alternativa frente a ella.

El  proyecto  elemental  de  la  modernidad  capitalista  no  desapareció en  la  modernidad  del 

"socialismo real"; fue simplemente más débil y ha tenido menos oportunidades de disimular sus  

contradicciones.



El  derrumbe  del  "socialismo  real"  —desencadenado  por  la  victoria  lenta  y  sorda,  pero 

contundente, de los estados capitalistas occidentales sobre los estados "socialistas" en la "guerra fría" 

(1945-1989) —, ha borrado del mapa de la historia viva a las entidades  socio-políticas que de 

manera tan defectuosa ocupaban el lugar histórico del socialismo. Lo que no ha podido borrar es 

ese  lugar  en cuanto tal.  Por el  contrario,  al  expulsar de él  a sus ocupantes  inadecuados —que 

ofrecían la comprobación empírica de lo impracticable de una sociedad verdaderamente emancipada, 

e indirectamente de lo incuestionable del establishment capitalista —\ le ha devuelto su calidad de 

terreno fértil para la utopía.



REFERENCIAS

1989 es el texto que sirvió de Presentación al núm. 59 (otoño de 1990) de la revista Cuadernos 

Políticos, dedicado a la caída del "socialismo real".

"A la izquierda" se publicó originalmente en el núm. 6 de la revista Utopías. Es el texto de la 

conferencia  dictada  por  el  autor  dentro  del  ciclo  "Cuestiones  políticas" organizado  por  la 

Facultad de Filosofía y Letras de la UNAM en enero de 1990.

Postmodernismo y cinismo es el texto de la ponencia presentada por el autor en el II Encuentro 

Internacional de Filosofía Política que, con el tema "La democracia y sus problemas, hoy", tuvo 

lugar en Segovia, en abril de 1993.

La identidad evanescente:  ponencia  del  autor  en  el "Primer  encuentro Hispano-Mexicano de 

Ensayo y Literatura",  que tuvo lugar  en la Facultad  de  Filosofía  y  Letras  de  la  UNAM,  en 

febrero de 1991.

El dinero y el objeto del deseo: ponencia del autor en el Simposio sobre "El discurso del amor",  

organizado por Noé Jitrik en la UNAM,  en 1990. Se publicó en el núm. 4 de Debate feminista,  

México, 1991.

Una versión reducida de "Heidegger y el ultra-nazismo" se publicó en La Jornada Semanal núm. 

13, de septiembre de 1989.

El texto de Lukács y la revolución como salvación  fue presentado por el autor en el "Simposio 

Internacional Gyorgy Lukács y su época", efectuado durante el mes de noviembre de 1985 en la 

UAM-Xochimilco de México.

La comprensión  y  la  crítica  (Braudel  y  Marx  sobre  el  capitalismo)  es  el  texto  corregido  y 

ampliado  de  la  conferencia  expuesta  por  el  autor  en  las  "Primeras  Jornadas  Braudelianas  

Internacionales", que tuvieron lugar en el Instituto Mora de la ciudad de México en octubre de  

1991.

Una versión considerablemente reducida de Modernidad y capitalismo (15 tesis)  fue publicada 

anteriormente:  primero,  como  material  de  discusión  interna  de  la DEP  de  la  Facultad  de 

Economía  de la UNAM,  en  1987;  después,  en  el  núm.  58  (invierno de  1989)  de  la  revista 

Cuadernos Políticos; finalmente corregida en el vol. XIV, núm. 4 (otoño de 1991)  de Review,  

revista del Fernand Braudel Center, en Nueva York.


