MODERNIDAD Y CAPITALISMO
(15 tesis)

Bolivar Echeverria

(Por qué la cuerda, entonces, si el aire es tan sencillo?
(Para qué la cadena, si existe el hierro por si solo?

César Vallejo

Los hombres de hace un siglo (ya inconfundiblemente modernos) pensaban que eran duefios de
la situacion; que podian hacer con la modernidad lo que quisieran, incluso, simplemente,
aceptarla —tomarla completa o en partes, introducirle modificaciones— o rechazarla —volverle
la espalda, cerrarle el paso, revertir sus efectos. Pensaban todavia desde un mundo en el que la
marcha indetenible de lo moderno, a un buen trecho todavia de alcanzar la medida planetaria, no
podia mostrar al entendimiento comun la magnitud totalizadora de su ambicion ni la radicalidad de
los cambios que introducia ya en la vida humana. Lo viejo o tradicional tenia una vigencia tan
solida y pesaba tanto, que incluso las mas gigantescas o las mas atrevidas creaciones modernas
parecian afectarlo solamente en lo accesorio y dejarlo intocado en lo profundo; lo antiguo o
heredado era tan natural, que no habia como imaginar siquiera que las pretensiones de que hacian
alarde los propugnadores de lo moderno fueran algo digno de tomarse en serio.

En nuestros dias, por el contrario, no parece que el rechazo o la aceptacion de lo moderno
puedan estar a discusion; lo moderno no se muestra como algo exterior a nosotros, no lo tenemos
ante los 0jos como una ferca incognita cuya exploracion podamos emprender o no. Unos mas,
otros menos, todos, queramoslo o no, somos ya modernos o nos estamos haciendo modernos,
permanentemente. El predominio de lo moderno es un hecho consumado, y un hecho decisivo.
Nuestra vida se desenvuelve dentro de la modernidad, inmersa en un proceso unico, universal y

constante que es el proceso de la modernizacion. Modernizacion que, por lo demds —es



necesario subrayar—, no es un programa de vida adoptado por nosotros, sino que parece mas

bien una fatalidad o un destino incuestionable al que debemos someternos.

"Lo moderno es lo mismo que lo bueno; lo malo que aun pueda prevalecer se explica porque lo
moderno atn no llega del todo o porque ha llegado incompleto." Este fue sin duda, con plena
ingenuidad, el lema de todas las politicas de todos los estados nacionales hace un siglo; hoy lo
sigue siendo, pero la ingenuidad de entonces se ha convertido en cinismo.

Han pasado cien afios y la meta de la vida social —modernizarse: perfeccionarse en virtud de un
progreso en las técnicas de produccion, de organizacion social y de gestion politica— parece ser
la misma. Es evidente sin embargo que, de entonces a nuestros dias, lo que se entiende por
"moderno” ha experimentado una mutacion considerable. Y no porque aquello que pudo ser visto
entonces como innovador o 'futurista’ resulte hoy tradicional o "superado", sino porque el
sentido que enciende la signifiacion de esa palabra ha dejado de ser el mismo. Ha salido
fuertemente cambiado de la aventura por la que debio pasar; la aventura de su asimilacién y
subordinacion al sentido de la palabra "revolucion".

El "espiritu de la utopia" no nacié con la modernidad, pero si alcanzo con ella su figura
independiente, su consistencia propia, terrenal. Girdé desde el principio en torno al proceso de
modernizacion, atraido por la oportunidad que éste parecia traer consigo —con su progresismo—
de quitarle lo categérico al "no que estd implicito en la palabra "utopia" y entenderlo como un
"alin no" prometedor.

La tentacion de "cambiar el mundo" —"cambiar la vida"— se introdujo primero en la dimension
politica. A fines del siglo XVIII, cuando la modernizacion como Revolucion Industrial apenas habia
comenzado, su presencia como actitud impugnadora del ancien régime era ya indiscutible; era el
movimiento histérico de las "revoluciones burguesas’. La Revolucion vivida como una actividad que
tiene su meta y su sentido en el progreso politico absoluto: la cancelacion del pasado nefasto y la
fundacion de un porvenir de justicia, abierto por completo a la imaginacion. Pronto, sin embargo, la
tentacion utopista fue expulsada de la dimension politica y debid refugiarse en el otro ambito del
progresismo absoluto, el de la potenciacion de las capacidades de rendimiento de la vida productiva.
Mientras pudo estar ahi, antes de que los estragos sociales de la industrializacion capitalista la hicieran
experimentar un nuevo rechazo, fue ella la que dotd de sentido a la figura puramente técnica de la
modernizacion. El "espiritu de la utopia’ comenzaria hacia finales del siglo XIX un nuevo — ;ultimo?

— intento de tomar cuerpo en la orientacion progresista del proceso de modernizacion; el intento



cuyo fracaso vivimos actualmente.

Aceptar o rechazar la modernizacion como reorganizacion de la vida social en torno al progreso de
las técnicas en los medios de produccién, circulacion y consumo eran los dos polos basicos del
comportamiento social entre los que se componia y recomponia a comienzos de siglo la constelacion
politica elemental. Su aceptacion ‘gattopardiana"”, como maniobra conservadora, destinada a
resguardar lo tradicional, llegaba a coincidir y confundirse con su aceptacion reformista o ingenua,
la que calcaba de ella su racionalidad progresista. Por otra parte, su rechazo reaccionario, que ve en
ella un atentado contra la esencia inmutable de ciertos valores humanos de estirpe metafisica, un
descarrio condenable que puede y debe ser desandado, era un rechazo similar aunque de sentido
diametralmente opuesto al de quienes la impugnaban también, pero en tanto que alternativa falsa o
suplantaciéon de un proyecto de transformacion revolucionaria de lo humano. En el campo de la
izquierda lo mismo que en el de la derecha, definiendo posiciones marcadamente diferentes
dentro de ambos, se enfrentaban la aceptacion y el rechazo de la modernizacion, experimentada
como la dindmica de una historia regida por el progreso técnico.

No obstante el predominio practico incontestable y las irrupciones politicas decisivas y
devastadoras de la derecha, es innegable que la vida politica del siglo XX se ha guiado por las
propuestas —desiguales e incluso contradictorias— de una "cultura politica de izquierda". La
izquierda ha inspirado el discurso bésico de lo politico frente a la ldgica tecnicista de la
modernizacién. Sea que haya asumido a ésta como base de la reforma o que la haya impugnado
como sustituto insuficiente de la revolucidn, un presupuesto ético lo ha guiado en todo momento:
el "humanismo", entendido como una busqueda de la emancipacién individual y colectiva y de la
justicia social. Es por ello que la significaciéon de lo moderno como realizaciéon de una utopia
técnica so6lo ha adquirido su sentido pleno en este siglo cuando ella ha aparecido en tanto que
momento constitutivo pero subordinado de lo que quiere decir la palabra "socialismo": la rea-
lizacion (reformista o revolucionaria) de la utopia politico-social —el reino de la libertad y la
justicia— como progreso puro, como sustitucion absolutamente innovadora de la figura
tradicional en la que ha existido lo politico.

La historia contemporanea, configurada en torno al destino de la modernizacion capitalista,
parece encontrarse ante el dilema propio de una "situacion limite": o persiste en la direccion
marcada por esta modernizacion y deja de ser un modo (aunque sea contradictorio) de

afirmacion de la vida, para convertirse en la simple aceptacion selectiva de la muerte, o la



abandona y, al dejar sin su soporte tradicional a la civilizacién alcanzada, lleva en cambio a la
vida social en direccion a la barbarie. Desencantada de su inspiracion en el "socialismo” progresista
—que se puso a prueba no so6lo en la figura del despotismo estatal del "'mundo [imperio]
socialista” sino también bajo la forma de un correctivo social a las instituciones liberales del
"mundo [imperio] occidental"—, esta historia parece haber llegado a clausurar aquello que se
abri6 justamente con ella: la utopia terrenal como propuesta de un mundo humano radicalmente
mejor que el establecido, y realmente posible. Paralizada su creatividad politica —como a la
espera de una catastrofe—, se mantiene en un vaivén erratico que la lleva entre pragmatismos
defensivos mas o menos simplistas y mesianismos desesperados de mayor o menor grado de
irracionalidad.

Las 7esis que se exponen en las siguientes paginas intentan detectar en el campo de la teoria la
posibilidad de una modernidad diferente de la que se ha impuesto hasta ahora, de una
modernidad no capitalista. Lo hacen, primero, a partir del reconocimiento de un hecho: el
estado de perenne inacabamiento que es propio de la significacion de los entes historicos; y
segundo, mediante un juego de conceptos que intenta desmontar teéricamente ese hecho y que,
para ello, pensando que "todo lo que es real puede ser pensado también como siendo aun sélo
posible" (Leibniz), hace una distincion entre la configuracion o forma de presencia actual de una
realidad histdrica, que resulta de la adaptacion de su necesidad de estar presente a las
condiciones mas o menos ‘coyunturales” para que asi sea —y que es por tanto siempre
substituible— y su esencia o forma de presencia "permanente", en la que su necesidad de estar
presente se da de manera pura, como una potencia ambivalente que no deja de serlo durante todo
el tiempo de su consolidacion, por debajo de los efectos de apariencia mas "definitiva’ que tenga
en ella su estar configurada. De acuerdo con esta suposicion, la modernidad no seria "un
proyecto inacabado"; seria, mas bien, un conjunto de posibilidades exploradas y actualizadas s6lo
desde una perspectiva y en un solo sentido, y dispuesto a lo que aborden desde otro lado y lo

tluminen con una luz diferente.

Tesis [

La clave economica de la modernidad

Por modernidad habria que entender el caracter peculiar de una forma historica de totalizacion

civilizatoria de la vida humana. Por capitalismo, una forma o modo de reproduccion de la vida



economica del ser humano: una manera de llevar a cabo aquel conjunto de sus actividades que esta
dedicado directa y preferentemente a la produccion, circulacion y consumo de los bienes producidos.

Entre modernidad y capitalismo existen las relaciones que son propias entre una totalizacion
completa e independiente y una parte de ella, dependiente suya, pero en condiciones de imponerle un
sesgo especial a su trabajo de totalizacion.

Este predominio de la dimensién econdmica de la vida (con su modo capitalista particular) en la
constitucion histérica de la modernidad es tal vez justamente la ultima gran afirmacion de una
especie de "materialismo historico" espontaneo que ha caracterizado a la existencia social durante
toda "la historia basada en la escasez’. "Facultad" distintiva del ser humano ("animal expulsado del
paraiso de la animalidad”) es sin duda la de vivir su vida fisica como sustrato de una vida "meta-
fisica” o politica, para la cual lo prioritario reside en el dar sentido y forma a la convivencia
colectiva. Se trata, sin embargo, de una 'facultad" que so6lo ha podido darse bajo la condicion de
respetar al trabajo productivo como la dimension fundamental, posibilitante y delimitante, de su
ejercicio. El trabajo productivo ha sido la pieza central de todos los proyectos de existencia humana.
Dada la condicion transhistorica de una escasez relativa de los bienes requeridos, es decir, de una
"indiferencia" o incluso una "hostilidad" de lo Otro o lo no humano (la "Naturaleza"), ninguno de
ellos pudo concebirse, hasta antes de la Revolucion Industrial, de otra manera que como una
estrategia disefiada para defender la existencia propia en un dominio siempre ajeno. Ni siquiera el
"gasto improductivo" del més fabuloso de los dispendios narrados por las leyendas tradicionales
alcanz6 jamas a rebasar verdaderamente la medida de la imaginacion permitida por las exigencias

de la mera sobrevivencia al entendimiento humano.

Dos razones que se complementan hacen de la teoria critica del capitalismo una via de acceso
privilegiada a la comprension de la modernidad: de ninguna realidad historica puede decirse con
mayor propiedad que sea tipicamente moderna como del modo capitalista de reproduccion de la
riqueza social; a la inversa, ningiin contenido caracteristico de la vida moderna resulta tan esencial
para definirla como el capitalismo.

Pero la perspectiva que se abre sobre la modernidad desde la problematizacion del capitalismo no
solo es capaz de encontrarle su mejor visibilidad; es capaz también —y se diria, sobre todo— de
despertar en la inteligencia el reclamo mas apremiante de comprenderla. Son los atolladeros que se
presentan en la modernizacion de la economia —Ilos efectos contraproducentes del progreso cuan-

titativo (extensivo e intensivo) y cualitativo (técnico), lo mismo en la produccion que en la



distribucion y el consumo de los bienes—Ilos que con mayor frecuencia y mayor violencia hacen del
Hombre un ser puramente destructivo: destructivo de lo Otro, cuando ello no cabe dentro de la
Naturaleza (como 'cimulo de recursos para lo humano'), y destructivo de si mismo, cuando ¢l
mismo es "natural’ (material, corporal, animal), y no cabe dentro de lo que se ha humanizado a
través del trabajo técnico “productivo’.

La imprevisible e intrincada red de los multiples caminos que ha seguido la historia de la
modernidad se teji6 en un didlogo decisivo, muchas veces imperceptible, con el proceso oscuro de la
gestacion, la consolidacion y la expansion planetaria del capitalismo en calidad de modo de
produccion. Se trata de una dinamica profunda, en cuyo nivel la historia no toma partido frente al
acontecer coyuntural. Desentendida de los sucesos que agitan a las generaciones y apasionan a los
individuos, se ocupa sin embargo tercamente en indicar rumbos, marcar tiempos y sugerir
tendencias generales a la vida cotidiana.

Tres parecen ser las principales constantes de la historia del capitalismo que han debido ser
"trabajadas" e integradas por la historia de la modernidad: a) la reproduccion ciclica, en escala cada
vez mayor (como en una espiral) y en referencia a satisfactores cada vez diferentes, de una "escasez
relativa artificial” de la naturaleza respecto de las necesidades humanas; b) el avance de alcances
totalitarios, extensivo e intensivo (como planetarizacion y como tecnificacion, respectivamente) de
la subsuncion real del funcionamiento de las fuerzas productivas bajo la acumulacion del capital, y
¢) el corrimiento indetenible de la direccion en la que fluye el tributo que la propiedad capitalista
—y su institucionalidad mercantil y pacifica— paga al dominio monopolico —y su arbitrariedad
extra-mercantil y violenta—: de alimentar la renta de la tierra pasa a engrosar la renta de la

tecnologia.

Tesis 2

Fundamento, esencia y figura de la modernidad

Como es caracteristico de toda realidad humana, también la modernidad esta constituida por el
juego de dos niveles diferentes de presencia real: el posible o potencial y el actual o efectivo. (Es
pertinente distinguir entre ellos, aunque existe el obstidculo epistemoldgico de que el primero
parece estar aniquilado por el segundo, por cuanto éste, como realizacion suya, entra a ocupar su

lugar.)



En el primer nivel, la modernidad puede ser vista como forma ideal de totalizacion de la vida
humana. Como tal, como esencia de la modernidad, aislada artificialmente por el discurso tedrico
respecto de las configuraciones que le han dado una existencia empirica, la modernidad se
presenta como una realidad de concrecion en suspenso, todavia indefinida; como una substancia
en el momento en que "busca’ su forma o se deja "elegir’ por ella (momento en verdad imposible,
pues una y otra solo pueden ser simultaneas); como una exigencia "indecisa", alin polimorfa, una
pura potencia.

En el segundo nivel, la modernidad puede ser vista como configuracion historica efectiva; como
tal, la modernidad deja de ser una realidad de orden ideal e impreciso: se presenta de manera
plural en una serie de proyectos e intentos historicos de actualizacion que, al sucederse unos a
otros o al coexistir unos con otros en conflicto por el predominio, dotan a su existencia concreta de
formas particulares sumamente variadas.

El fundamento de la modernidad se encuentra en la consolidacion indetenible —primero lenta, en
la Edad Media, después acelerada, a partir del siglo XVI, e incluso explosiva, de la Revolucién
Industrial pasando por nuestros dias— de un cambio tecnologico que afecta a la raiz misma de las
multiples "civilizaciones materiales” del ser humano. La escala de la operatividad instrumental
tanto del medio de produccion como de la fuerza de trabajo ha dado un ‘'salto cualitativo”; ha
experimentado una ampliacién que la ha hecho pasar a un orden de medida superior y, de esta
manera, a un horizonte de posibilidades de dar y recibir formas desconocido durante milenios de
historia. De estar acosadas y sometidas por el universo exterior al mundo conquistado por ellas
(universo al que se reconoce entonces como "Naturaleza"), las fuerzas productivas pasan a ser,
aunque no mas potentes que ¢l en general, si mas poderosas que ¢l en lo que concierne a sus
propositos especificos; parecen instalar por fin al Hombre en la jerarquia prometida de "amo y
sefor” de la Tierra.

Temprano, ya en la época de la "invencion de América’, cuando la Tierra redonde6 definitivamente
su figura para el Hombre y le transmitié la medida de su finitud dentro del Universo infinito, un
acontecimiento profundo comenzaba a hacerse irreversible en la historia de los tiempos lentos y los
hechos de larga duracion. Una mutacion en la estructura misma de la "forma natural” —sustrato
civilizatorio elemental— del proceso de reproduccion social venia a minar lentamente el terreno
sobre el cual todas las sociedades historicas tradicionales, sin excepcion, tienen establecida la
concrecion de su codigo de vida originario. Una vieja sospecha volvia entonces a levantarse —ahora

sobre datos cada vez mas confiables—: que la escasez no constituye la "maldicion sine qua non" de la



realidad humana; que el modelo bélico que ha inspirado todo proyecto de existencia histdrica del
Hombre, convirtiéndolo en una estrategia que condiciona la supervivencia propia a la aniquilacioén o
explotacion de lo Otro (de la Naturaleza, humana o extrahumana), no es el Unico posible; que es
imaginable —sin ser una ilusion— un modelo diferente, donde el desafio dirigido a lo Otro siga mas
bien el modelo del eros.

La esencia de la modernidad se constituye en un momento crucial de la historia de la civilizacion
occidental europea y consiste propiamente en un reto —que a ella le tocé provocar y que solo ella
estuvo en condiciones de percibir y reconocer practicamente como tal. Un reto que le plantea la
necesidad de elegir, para si misma y para la civilizacion en su conjunto, un cauce historico de
orientaciones radicalmente diferentes de las tradicionales, dado que tiene ante si la posibilidad real
de un campo instrumental cuya efectividad técnica permitiria que la abundancia substituya a la
escasez en calidad de situacion originaria y experiencia fundante de la existencia humana sobre la
tierra. A manera del trance por el que pasaria una pieza teatral que, sin poder detenerse, debiera
rehacer su texto en plena funcidon para remediar la desaparicion del motivo de su tension dramatica,
el descubrimiento del fundamento de la modernidad puso temprano a la civilizacion europea en una
situacion de conflicto y ruptura consigo misma que otras civilizaciones s6lo conoceran mas tarde y
con un grado de interiorizacion mucho menor. La civilizacién europea debia dar forma o convertir
en substancia suya un estado de cosas —que la fantasia del género humano habia pintado desde
siempre como lo mas deseable y lo menos posible— cuya direccion espontanea iba sin embargo
justamente en sentido contrario al del estado de cosas sobre el que ella, como todas las demas, se
habia levantado.

Las configuraciones historicas efectivas de la modernidad aparecen asi como el despliegue de las
distintas re-formaciones de si mismo que el occidente europeo puede "inventar” —unas como
intentos aislados, otras coordinadas en grandes proyectos globales—con el fin de responder a esa
novedad absoluta desde el nivel mas elemental de su propia estructura. Mas o menos logradas en
cada caso, las distintas modernidades que ha conocido la época moderna, lejos de "agotar " la
esencia de la modernidad y de cancelar asi el trance de eleccion, decision y realizacion que ella
implica, han despertado en ella perspectivas cada vez nuevas de autoafirmacién y han reavivado
ese trance cada cual a su manera. Las muchas modernidades son figuras dotadas de vitalidad
concreta porque siguen constituyéndose conflictivamente como intentos de formacién de una
materia —el revolucionamiento de las fuerzas productivas—que aun ahora no acaba de perder su

rebeldia.



De todas las modernidades efectivas que ha conocido la historia, la mas funcional, la que parece
haber desplegado de manera més amplia sus potencialidades, ha sido hasta ahora la modernidad del
capitalismo industrial maquinizado de corte noreuropeo: aquella que, desde el siglo XVI hasta
nuestros dias, se conforma en torno al hecho radical de la subordinacion del proceso de
produccion/consumo al “capitalismo’ como forma peculiar de acumulacion de la riqueza mercantil.

Ningtn discurso que aspire a decir algo de interés sobre la vida contemporéanea puede prescindir
de la dimension critica. Esta, a su vez, se juega en aquel momento de reflexion que alcanza a
atravesar las caracteristicas de la modernidad "realmente existente" y a desencubrir su esencia;
momento decisivo de todo significar efectivo en que la modernidad es sorprendida, mediante algiin
dispositivo de destruccion tedrica de sus configuraciones capitalistas concretas, en su estado de
disposicion polimorfa, de indefiniciéon y ambivalencia. El lomo de la continuidad historica ofrece
una linea impecable al tacto y a la vista; pero oculta cicatrices, restos de miembros mutilados e incluso
heridas aiin sangrantes que s6lo se muestran cuando la mano o la mirada que pasan sobre ¢l lo hacen a
contrapelo. Conviene por ello perderle el respeto a lo factico; dudar de la racionalidad que se inclina ante
el mundo "realmente existente’, no s6lo como ante el mejor (dada su realidad) sino como ante el unico
mundo posible, y confiar en otra, menos 'realista” y oficiosa, que no esté refiida con la libertad. Mostrar
que lo que es no tiene mas "derecho a ser” que lo que no fue pero pudo ser; que por debajo del proyecto
establecido de modernidad, las oportunidades para un proyecto alternativo —mas adecuado a las
posibilidades de afirmacion total de la vida, que ella tiene en su esencia— no se han agotado todavia.

Es sabido que la historia no puede volver sobre sus pasos, que cada uno de ellos clausura el lugar donde
se poso. Incluso lo que se presenta como simple borradura y correccion de una figura dada es en verdad
una version nueva de ella: para conservarla y asumirla ha tenido, en un mismo movimiento, que destruirla
y rechazarla. El fundamento de la modernidad no es indiferente a la historia de las formas capitalistas que,
en una sucesion de encabalgamientos, hicieron de €l su substancia; su huella es irreversible: profunda,
decisiva y definitiva. Sin embargo, no estd fuera de lugar poner una vez mas en tela de juicio la vieja
certeza —remozada ahora con alivio, después de "la leccion del desencanto"— que reduce el camino de la
modernidad a esta huella y da por sentada la identidad entre lo capitalista y 1o moderno; averiguar otra vez
en qué medida la utopia de una modernidad post-capitalista — ;socialista? ;comunista? ;anarquista?—

es todavia realizable.

Tesis 3
Marx y la modernidad



La desconstruccion tedrica que hace Marx del discurso de la economia politica traza numerosos
puentes conceptuales hacia la problematizacion de la modernidad. Los principales, los que salen del
centro de su proyecto critico, pueden encontrarse en los siguientes momentos de su comprension del

capitalismo.

La hipotesis que intenta explicar las caracteristicas de la vida econémica moderna mediante la
definicion de su estructura como un hecho dual y contradictorio; como el resultado de la unificacion
forzada, aunque historicamente necesaria, mediante la cual un proceso formal de produccion de
plusvalor y acumulacioén de capital (es decir, el estrato de existencia abstracto de esa vida econdmica
como "formacion [Bildung] de valor") subsume o subordina a un proceso real de transformacion de la
naturaleza y restauracion del cuerpo social (es decir, al estrato de existencia concreto de esa vida
econdmica como formacion [Bildung] de riqueza). Subsuncidén o subordinacion que, por lo demas,
presentaria dos niveles o estados diferentes, de acuerdo con el grado y el tipo de su efecto donador de
forma: el primero, "formal’, en el que el modo capitalista, interiorizado ya por la sociedad, s6lo cambia
las condiciones de propiedad del proceso de produccion/consumo y afecta todavia desde afuera a los
equilibrios cualitativos tradicionales entre el sistema de necesidades de consumo y el sistema de
capacidades de produccion; y el segundo, "real” o substancial, en el que la interiorizacion social de ese
modo, al penetrar hasta la estructura técnica del proceso de produccion/consumo, desquicia desde su
interior —sin aportar una propuesta cualitativa alternativa— a la propia dialéctica entre necesidades y
capacidades.

La descripcion de la diferencia y la complementariedad que hay entre la estructuracion simplemente
mercantil de la vida econdmica (circulacion y produccion/consumo de los elementos de la riqueza
objetiva) y su configuracion desarrollada en el sentido mercantil-capitalista. Asi mismo, la comprension
de la historia de esa complementariedad: de la época en que lo capitalista se presenta como la tinica
garantia solida de lo mercantil a la época en que lo mercantil debe servir de mera apariencia a lo
capitalista. Un solo proceso y dos sentidos contrapuestos. En una direccion: el comportamiento
capitalista del mercado es el instrumento de la expansion y consolidacion de la estructura
mercantil en calidad de ordenamiento fundamental y exclusivo de toda la circulacion de la riqueza
social (a expensas de otros ordenamientos "naturales”’). En la otra direccion: la estructura mercantil
es el instrumento de la expansién y consolidacién de la forma capitalista del comportamiento

econdémico en calidad de modo dominante de la produccion y el consumo de la riqueza social.



La derivacion tanto del concepto de cosificacion y fetichismo mercantil como del de enajenacion y
fetichismo capitalista —como categorias criticas de la civilizacidon moderna en general— a partir de
la teoria que contrapone la mercantificacion simple del proceso de produccidon/consumo de la
riqueza social (como fendmeno exterior a ¢l y que no se atreve con la fuerza de trabajo humana) a la
mercantificacion capitalista del mismo (como hecho que, al afectar a la fuerza de trabajo, penetra en
su interior). Esta derivacion lleva a definir la cosificaciéon mercantil simple como el proceso histdrico
mediante el cual la capacidad de auto-constituirse (y de socializar a los individuos), propia de toda
sociedad, deja de poder ser ejercida de manera directa e infalible ('necesaria’), y debe realizarse en
medio de la accion inerte, unificadora y generalizadora, del mecanismo circulatorio de las
mercancias, es decir, sometida a la desobediencia del Azar. Gracias a €I, la autarquia o soberania
deja de estar cristalizada en calidad de atributo del sujeto social —como en Ia historia arcaica en la
que esto sucedid como recurso defensivo de la identidad colectiva amenazada— y permanece como
simple posibilidad del mismo. Incluido en este proceso, el camulo de las cosas —ahora "mundo de
las mercancias"— deja de ser nicamente el conjunto de los circuitos naturales entre la produccion y
el consumo y se convierte también, al mismo tiempo, en la suma de los nexos que conectan entre si,
"por milagro", a los individuos privados, definidos precisamente por su independencia o carencia de
comunidad. Seria un reino de "fetiches’: objetos que, "a espaldas" de los productores/consumidores, y
antes de que éstos tengan nada que ver en concreto el uno con el otro, les asegura sin embargo el
minimo indispensable de socialidad abstracta que requiere su actividad. A diferencia de esta
cosificacion mercantil simple, la cosificacion mercantil-capitalista o enajenacion se muestra como el
proceso historico mediante el cual la accion del Azar, en calidad de instancia rectora de la
socializacidn mercantil bésica, viene a ser interferida (limitada y desviada) por un dispositivo —una
relacion de explotacion disfrazada de intercambio de equivalentes (salario por fuerza de trabajo)—
que hace de la desigualdad en la propiedad de los medios de produccion el fundamento de un destino
asegurado de dominio de una clase social sobre otra. En consecuencia, también el fetichismo de las
mercancias capitalistas seria diferente del fetichismo mercantil elemental. Lejos de ser un medium
imparcial —lo mismo en el plano "natural” o de conexion del sujeto como productor consigo mismo
como consumidor, que en el "sobre-natural’ o de conexion entre los innumerables ejemplares del
sujeto mercantil, los propietarios privados individuales o colectivos—, el "mundo de las mercancias"
marcado por el capitalismo impone una tendencia estructural no s6lo en el enfrentamiento de la
oferta y la demanda de bienes producidos, sino también en el juego de fuerzas donde se anuda la red

de la socializacion abstracta: es favorable a toda actividad y a toda institucion que la atraviese en el



sentido de su dinamica dominante (D—M—[D +d]) y es hostil a todo lo que pretenda hacerlo
en contra de ella.

La diferenciacion del productivismo especificamente capitalista respecto de los otros
productivismos conocidos a lo largo de la historia econdmica que se ha desenvuelto en las
condiciones de la escasez. Su definicion como la necesidad que tiene la vida econdémica capitalista
de "producir por y para la producciéon misma", y no con finalidades exteriores a ella, sea, solo en la
medida en que re-encauza lo mas pronto posible la mayor parte posible del plusvalor explotado
hacia la esfera productiva, la riqueza constituida como capital puede afirmarse efectivamente como
tal y seguir existiendo.

El descubrimiento de la destructividad que caracteriza esencialmente a la unica via que la
reproduccion capitalista de la riqueza social puede abrir para el advenimiento ineludible de la
revolucion tecnologica moderna, para su adopcion y funcionalizacion productivo/consuntiva. La
"ley general de la acumulacion capitalista" —desarrollada, como conclusion tedrica central del
discurso critico de Marx sobre la economia politica, a partir de la distincion elemental entre capital
constante y capital variable y el examen de la composicion organica del capital— hace evidentes la
generacion y la reproduccion inevitables de un “ejército industrial de reserva’, la condena de una
parte del cuerpo social al status de excedente, prescindible y por tanto eliminable. Esboza la
imagen de la vida econdmica regida por la reproduccion del capital como la de un organismo
poseido por una folia indetenible de violencia auto-agresiva.

La localizacion del fundamento del progresismo tecnologico capitalista en la necesidad (ajena de
por si a la logica de la forma capitalista pura) de los multiples conglomerados particulares de
capital de competir entre si por la "ganacia extraordinaria". A diferencia de la renta de la tierra, esta
ganancia s6lo puede alcanzarse mediante la monopolizacion méas o menos duradera de una
innovacidn técnica capaz de incrementar la productividad de un determinado centro de trabajo y de
fortalecer asi en el mercado, por encima de la escala establecida, la competitividad de las
mercancias producidas en él.

La explicacion del industrialismo capitalista —esa tendencia arrolladora a reducir la importancia
relativa de los medios de produccidon no producidos (los naturales o del campo), en beneficio de la
que tienen los medios de produccion cuya existencia se debe casi exclusivamente al trabajo humano
(los artificiales o de la ciudad)— como el resultado de la competencia por la apropiacion de la
ganancia extraordinaria que entablan los dos polos de propiedad monopdlica a los que el conjunto de

los propietarios capitalistas tiene que reconocerle derechos en el proceso de determinacion de la



ganancia media. Asentada sobre los recursos y las disposiciones mas productivas de la naturaleza, la
propiedad sobre la tierra defiende su derecho tradicional a convertir al fondo global de ganancia
extraordinaria en el pago por ese dominio, en renta de la tierra. La tinica propiedad que estd en
capacidad de impugnar ese derecho y que, a lo largo de la historia moderna, ha impuesto
indeteniblemente el suyo propio es la que se asienta en el dominio, mas o menos duradero, sobre una
innovacion técnica de los medios de produccion industriales. Es la propiedad que obliga a convertir
una parte cada vez mayor de la ganacia extraordinaria en un pago por su dominio sobre este otro

"territorio", en una "renta tecnologica".

Tesis 4

Los rasgos caracteristicos de la vida moderna

Cinco fenémenos distintivos del proyecto de modernidad que prevalece se prestan para ordenar en
torno a ellos, y sobre todo a las ambivalencias que en cada uno se pretenden superadas, las

innumerables marcas que permiten reconocer a la vida moderna como tal.

El Humanismo. No se trata solamente del antropocentrismo, de la tendencia de la vida humana a
crear para si un mundo (cosmos) auténomo y dotado de una autosuficiencia relativa respecto de lo
Otro (el caos). Es, mas bien, la pretension de la vida humana de supeditar la realidad misma de lo
Otro a la suya propia; su afan de constituirse, en tanto que Hombre o sujeto independiente, en
calidad de fundamento de la Naturaleza, es decir, de todo lo infra-, sobre- o extra-humano,
convertido en puro objeto, en mera contraparte suya. Aniquilacién o expulsion permanente del caos
—Ilo que implica al mismo tiempo una eliminacioén o colonizaciéon siempre renovada de la Barbarie
—, el humanismo afirma un orden e impone una civilizacién que tienen su origen en el triunfo
aparentemente definitivo de la técnica racionalizada sobre la técnica magica. Se trata de algo que
puede llamarse "la muerte de la primera mitad de Dios" y que consiste en la abolicién de lo divino-
numinoso en su calidad de garantia de la efectividad del campo instrumental de la sociedad. Dios,
como fundamento de la necesidad del orden coésmico, como prueba fehaciente del pacto entre la
comunidad que sacrifica y lo Otro que accede, deja de existir. Si antes la productividad era puesta
por el compromiso o contrato establecido con una voluntad superior, arbitraria pero asequible a través
de ofrendas y conjuros, ahora es el resultado del azar o la casualidad, pero en tanto que éstos son

susceptibles de ser "domados" y aprovechados por el poder de la razén instrumentalista.



Se trata, en esta construccion de mundo humanista —que obliga a lo otro a comportarse como
Naturaleza, es decir, como el conjunto de reservas (Bestand) de que dispone el Hombre—, de una
hybris o desmesura cuya clave esta en la efectividad practica tanto del conocer que se ejerce como un
"trabajo intelectual” de apropiacion de lo que se tiene al frente como de la modalidad matematico-
cuantitativa de la razéon que ¢l emplea. El buen éxito econdmico de su estrategia como animal
rationale en la lucha contra la Naturaleza convence al Hombre de su calidad de sujeto, fundamento o
actividad autosuficiente, y lo lleva a ensefiorearse como tal sobre el conjunto del proceso de
reproduccion social: sobre todos los elementos (de la simple naturaleza humanizada, sea del cuerpo
individual o del territorio comun, al mas elaborado de los instrumentos y comportamientos), sobre
todas las funciones (de la mas material, pro-creativa o productiva, a la mas espiritual, politica o
estética) y sobre todas las dimensiones (de la mas rutinaria y automatica a la més extraordinaria y
creativa) del mismo.

El racionalismo moderno, la reduccion de la especificidad de lo humano al desarrollo de la
facultad raciocinante y la reduccion de ésta al modo en que ella se realiza en la practica puramente
técnica o instrumentalizadora del mundo, es asi el modo de manifestacion mas directo del
humanismo propio de la modernidad capitalista.

El progresismo. La historicidad es una caracteristica esencial de la actividad social; la vida
humana so6lo es tal porque se interesa en el cambio al que la somete el transcurso del tiempo; porque
lo asume e inventa disposiciones ante su inevitabilidad. Dos procesos coincidentes pero de sentido
contrapuesto constituyen siempre a la transformacion historica: el proceso de in-novacion o
sustitucion de lo viejo por lo nuevo y el proceso de re-novacion o restauracion de lo viejo como
nuevo. El progresismo consiste en la afirmacion de un modo de historicidad en el cual, de estos dos
procesos, el primero prevalece y domina sobre el segundo. En términos estrictamente progresistas,
todos los dispositivos, practicos y discursivos, que posibilitan y conforman el proceso de
reproduccion de la sociedad —desde los procedimientos técnicos de la produccion y el consumo, en
un extremo, hasta los ceremoniales festivos, en el otro, pasando (con intensidad y aceleracion
decrecientes) por los usos del habla y los aparatos conceptuales, e incluso por los esquemas del gusto y
la sociabilidad— se encuentran inmersos en un movimiento de cambio indetenible que los llevaria

de lo atrasado a lo adelantado, "de lo defectuoso a lo insuperable”.

"Modernista’, el progresismo puro se inclina ante la novedad innovadora como ante un valor

positivo absoluto; por ella, sin mds, se accederia de manera indefectible hacia lo que siempre es



mejor: el incremento de la riqueza, la profundizacion de la libertad, la ampliacion de la justicia, en
fin, el perfeccionamiento de la civilizacion. En general, su experiencia del tiempo es la de una
corriente no sélo continua y rectilinea sino ademas cualitativamente ascendente, sometida de grado a
la atraccion irresistible que el futuro ejerce por si mismo en tanto que sede de la excelencia. Lejos de
centrar la perspectiva temporal en el presente, como lo haria de acuerdo con la critica del
conservadurismo cristiano, el presente se encuentra en ¢l siempre ya rebasado, vaciado de
contenido por la prisa del fluir temporal, solo tiene una realidad instantanea, evanescente. El con-
sumismo de la vida moderna puede ser visto como un intento desesperado de atrapar el presente que
pasa ya sin ain haber llegado; de compensar con una aceleracion obsesiva del consumo de mas y
mas valores de uso lo que es una imposibilidad del disfrute de uno solo de los mismos. Expropiado
de su presente, el ser humano progresista tampoco puede recurrir al pasado; carente de realidad
propia, éste no es mas que aquel residuo del presente que es capaz aun de ofrecer resistencia a la
succion del futuro.

El wurbanicismo. Es la forma elemental en que adquieren concrecion espontinea los dos
fendomenos anteriores, el humanismo y el progresismo. La constitucion del mundo de la vida como
sustitucion del Caos por el Orden y de la Barbarie por la Civilizacién se encauza a través de
ciertos requerimientos especiales. Estos son los del proceso de construccion de una entidad muy
peculiar: la Gran Ciudad como recinto exclusivo de lo humano. Se trata de una absolutizacion del
citadinismo propio del proceso civilizatorio, que lo niega y lo lleva al absurdo al romper la
dialéctica entre lo rural y 10 urbano.

Es un proceso que tiende a concentrar monopolicamente en el plano geografico los cuatro
nacleos principales de gravitacion de la actividad social especificamente moderna: a) el de la
industrializacion del trabajo productivo; b) el de la potenciaciéon comercial y financiera de la
circulacion mercantil; ¢) el de la puesta en crisis y la refuncionalizacion de las culturas
tradicionales, y d) el de la estatalizacion nacionalista de la actividad politica. Es el progresismo, pero
transmutado a la dimension espacial; la tendencia a construir y reconstruir el territorio humano
como la materializacion incesante del tiempo del progreso. Afuera, como reducto del pasado,
dependiente y dominado, separado de la periferia natural o salvaje por una frontera inestable: el
espacio rural, el mosaico de recortes agrarios dejados o puestos por la red de interconexiones
urbanas, el lugar del tiempo agonizante o apenas vitalizado por contagio. En el centro, la city o el
down town, el lugar de la actividad incansable y de la agitacion creativa, el "abismo en el que se

precipita el presente” o el sitio donde el futuro brota o comienza a realizarse. Y en el interior,



desplegada entre la periferia y el nucleo, la constelacion de conglomerados citadinos de muy
distinta magnitud, funcién e importancia, unidos entre si por las nervaduras del sistema de
comunicacion: el espacio urbano, el lugar del tiempo vivo que repite en su traza la espiral
centripeta de la aceleracion futurista y reparte asi topograficamente la jerarquia de la

independencia y el dominio.

El individualismo. Es una tendencia del proceso de socializacion de los individuos, de su
reconocimiento e inclusion como miembros funcionalizables del género humano. Consiste en
privilegiar la constitucion de la identidad individual a partir de un centro de sintetizacion
abstracto: su existencia en calidad de propietarios (productores/consumidores) privados de
mercancias, es decir, en calidad de ejemplares de una masa anénima o carente de definicion
cualitativa, e integrados en la pura exterioridad. Se trata de una constitucion de la persona que se
impone a través, e incluso en contra, de todas aquellas fuentes de socializacion concreta del indi-
viduo —unas tradicionales, otras nuevas— que son capaces de generar para ¢l identidades
comunitarias cualitativamente diferenciadas y en interioridad. Una constitucidon en la que pueden
distinguirse dos momentos: uno, en el que la substancia natural-cul tural del individuo se parte en
dos, de tal manera que éste, en tanto que facultad soberana de disponer sobre las cosas (en tanto
que alma limpia de afecciones hacia el valor de uso), se enfrenta a si mismo como si fuera un
objeto de su propiedad (como un "cuerpo” que se tiene’, como un aparato exterior, compuesto de
facultades y apetencias); y otro, en el que, sobre la base del anterior, la oposicion natural
complementaria del cuerpo intimo del individuo al cuerpo colectivo de la comunidad en la vida

cotidiana, es sustituida y representada por la contradiccion entre lo privado y lo publico

—entre la necesidad de ahorrar energia de trabajo y la necesidad de realizar el valor mercantil—
como dos dimensiones incompatibles entre si, que se sacrifican alternadamente, la una en beneficio
de la otra.

Originado en la muerte de "la otra mitad de Dios" —la de su divinidad como dimension
cohesionadora de la comunidad—, es decir, en el fracaso de la metamorfosis arcaica de lo politico
como religioso, el individualismo conduce a que la necesidad social moderna de colmar esa
ausencia divina y a la vez reparar esa desviacion teocratica de lo politico sea satisfecha mediante
una re-sintetizacion puramente funcional de la substancia social, es decir, de la singularidad
cualitativa del mundo de la vida. A que la exigencia de la comunidad de afirmarse y reconocerse

en una figura real y concreta sea acallada mediante la construccion de un sustituto de concreciéon



puramente operativa, la figura artificial de la Nacion. Entidad de consistencia derivada, que
responde a la necesidad de la empresa estatal de marcar ante el mercado mundial la especificidad de
las condiciones fisicas y humanas que ha monopolizado para la acumulacion de un cierto
conglomerado de capitales, la Nacién de la modernidad capitalista descansa en la confianza, entre
ingenua y autoritaria, de que dicha identidad concreta se generard espontaneamente, a partir de los
restos de la "nacion natural" que ella misma niega y desconoce, en virtud de la mera aglomeracion
o re-nominacion de los individuos abstractos, perfectamente libres (=desligados), en calidad de
socios de la empresa estatal, de compatriotas o connacionales (volksgenosse).

El relativismo cultural —que afirma la reductibilidad de las diferentes versiones de lo humano, y
para el que "todo en definitiva es lo mismo"— y el nihilismo ético —que denuncia el caracter arbi-
trario de toda norma de comportamiento, y para el que "todo esta permitido— caracterizan a la
plataforma de partida de la construccion moderna del mundo social. El uno resulta del desvaneci-
miento de la garantia divina para la asimilacion de la esencia humana a una de sus figuras
particulares; el otro, de la consecuente emancipacion de la vida cotidiana respecto de las
normaciones arcaicas del coédigo de comportamiento social. Comprometido con ambos, el
individualismo capitalista los defiende con tal intensidad, que llega a invertir el sentido de su
defensa: absolutiza el relativismo —reprime la reivindicacion de las diferencias— como condicion
de la cultura nacional y naturaliza el nihilismo —reprime el juicio moral—como condicion de la
vida civilizada.

El economicismo. Consiste en el predominio determinante de la dimension civil de la vida social
—1la que constituye a los individuos como burgueses o propietarios privados— sobre la dimension
politica de la misma —Ila que personifica a los individuos como ciudadanos o miembros de la
republica. Se trata de un predominio que exige la supeditacion del conjunto de las decisiones y
disposiciones politicas a aquellas que corresponden particularmente a la politica econdmica. La
masa de la poblaciéon nacional queda asi involucrada en una empresa histérico-econdémica, el
Estado, cuyo contenido central es "el fomento del enriquecimiento comin’ como incremento
igualitario de la suma de las fortunas privadas en abstracto.

El economicismo se origina en la oportunidad que abre el fundamento de la modernidad de
alcanzar la igualdad, en la posibilidad de romper con la transcripcion tradicionalmente inevitable
de las diferencias cualitativas interindividuales como gradaciones en la escala de una jerarquia del
poder. El economicismo reproduce, sin embargo, sistematicamente, la desigualdad. "Tanto tienes,

tanto vales", la pertinencia de esta formula abstracta e imparcial, con la que el economicismo



pretende poseer el secreto de la igualdad, descansa sobre la vigencia de la "ley del valor por el
trabajo’ como dispositivo capaz de garantizar una ‘justicia distributiva’, un reparto equitativo de la
riqueza. Sin embargo, la puesta en practica de la "ley del valor", lleva al propio economicismo,
contradictoriamente, a aceptar y defender la necesidad de su violacion; debe aceptar, por encima
de ella, que la propiedad sobre las cosas no se deja reducir a la que se genera en el trabajo
individual. Tiene que hacer de ella una mera orientacién ocasional, un principio de coherencia que
no es ni omniabarcante ni todopoderoso; tiene que reconocer que el ambito de accion de la misma,
aunque es central e indispensable para la vida econdmica moderna, esta alli justamente para ser
rebasado y utilizado por parte de otros poderes que se ejercen sobre la riqueza y que nada tienen que
ver con el que proviene de la formacion del valor por el trabajo. Tiene que afirmarse,
paraddjicamente, en la aceptacion del poder extraccondémico de los sefores de la tierra, del dinero y

de la tecnologia.

Tesis 5

El capitalismo y la ambivalencia de lo moderno

La presencia de la modernidad capitalista es ambivalente en si misma. Encomiada y detractada,
nunca su elogio puede ser puro como tampoco puede serlo su denuncia; justo aquello que motiva su
encomio es también la razon de su condena. La ambivalencia de la modernidad capitalista proviene
de lo siguiente: paradojicamente, el intento mas radical que registra la historia de interiorizar el fun-
damento de la modernidad —la conquista de la abundancia, emprendida por la civilizacién
occidental europea— s6lo pudo llevarse a cabo mediante una organizacion de la vida econémica que
parte de la negacion de ese fundamento. El modo capitalista de reproduccion de la riqueza social
requiere, para afirmarse y mantenerse en cuanto tal, de una infrasatisfaccion siempre renovada del
conjunto de necesidades sociales establecido en cada caso.

La "ley general de la acumulacion capitalista" establecida por Marx en el paso culminante de su
desconstruccion tedrica de la economia politica —el discurso cientifico moderno por excelencia en
lo que atafie a la realidad humana— lo dice claramente (después de mostrar la tendencia al
crecimiento de la "composicion organica del capital”, la preferencia creciente del capital a invertirse

en medios de produccion y no en fuerza de trabajo):

El desarrollo de la capacidad productiva de la sociedad reduce progresivamente la proporcion en que



se encuentra la masa de fuerza de trabajo que debe gastarse respecto de la efectividad y la masa de sus
medios de produccion: esta ley se expresa, en condiciones capitalistas —donde no es el trabajador el que
emplea los medios de trabajo, sino éstos los que emplean al trabajador—, en el hecho de que, cuanto
mayor es la capacidad productiva del trabajo, tanto mas fuerte es la presion que la poblacion de los
trabajadores ejerce sobre sus oportunidades de ocupacion, tanto mas insegura es la condicion de
existencia del trabajador asalariado, la venta de la fuerza propia en bien de la multiplicacion de la riqueza
ajena o autovalorizacion del capital. El hecho de que los medios de produccién y la capacidad productiva
del trabajo crecen mas rapidamente que la poblacién productiva se expresa, de manera capitalista, a la
inversa: la poblacion de los trabajadores crece siempre mas rapidamente que la necesidad de

valorizacion del capital.'

Sin una poblacidén excedentaria, la forma capitalista pierde su funcion mediadora —desvirtuante
pero posibilitante— dentro del proceso de produccion/consumo de los bienes sociales. Por ello, la
primera tarea que cumple la economia capitalista es la de reproducir la condicion de existencia de
su propia forma: construir y reconstruir incesantemente una escasez artificial, justo a partir de las
posibilidades renovadas de la abundancia. La civilizaciéon europea emprende la aventura de
conquistar y asumir el nuevo mundo prometido por la re-fundamentacion material de la existencia
historica; el arma que emplea es la economia capitalista. Pero el comportamiento de ésta, aunque es
efectivo, es un comportamiento doble. Es una duplicidad que se repite de manera particularizada en
todas y cada una de las peripecias que componen esa aventura: el capitalismo provoca en la
civilizacion europea el disefio esquematico de un modo no sélo deseable sino realmente posible
de vivir la vida humana, un proyecto dirigido a potenciar las oportunidades de su libertad; pero
solo lo hace para obligarle a que, con el mismo trazo, haga de ese disefio una composicion
irrisoria, una burla de si misma.

A un tiempo fascinantes e insoportables, los hechos y las cosas de la modernidad dominante
manifiestan bajo la forma de la ambivalencia aquello que constituye la unidad de la economia
capitalista: la contradiccion irreconciliable entre el sentido del proceso concreto de
trabajo/disfrute (un sentido "social-natural"), por un lado, y el sentido del proceso abstracto de
valorizacién/acumulacion (un sentido "social-enajenado"), por otro.

La descripcidn, explicacion y critica que Marx hace del capital —de la "riqueza de las naciones”

en su forma historica capitalista—permite desconstruir tedricamente, es decir, comprender la

1 Das Kapitah Kritik der politischen Oekonomie, Erster Band, Hamburgo, 1867, pp. 631-632.



ambivalencia que manifiestan en la experiencia cotidiana los distintos fend menos caracteristicos
de la modernidad dominante.

Segun ¢l, la forma o el modo capitalista de la riqueza social — de su produccidn, circulacion y
consumo— es la mediacion ineludible, la Unica via que las circunstancias historicas abrieron
para el paso de la posibilidad de la riqueza moderna a su realidad efectiva; se trata sin embargo de
una via que, por dejar fuera de su cauce cada vez mas posibilidades entre todas las que esta
llamada a conducir, hace de su necesidad una imposicién y de su servicio una opresion. Como
donacion de forma, la mediacion capitalista implica una negacion de la substancia que se deja
determinar por ella; pero la suya es una negacion débil. En lugar de avanzar hasta encontrar una
salida o "superacion dialéctica” a la contradiccion en que se halla con las posibilidades de la riqueza
moderna, sélo alcanza a neutralizarla dentro de figuras que la resuelven falsa o malamente y que
la conservan asi de manera cada vez mas intrincada.

Indispensable para la existencia concreta de la riqueza social moderna, la mediacion capitalista
no logra sin embargo afirmarse como condicion esencial de su existencia, no alcanza a sintetizar
para ella una figura verdaderamente nueva. La totalidad que configura con ella, incluso cuando
penetra realmente en su proceso de reproduccion y se expande como condicion técnica de €l, es
fruto de una totalizacién forzada; mantiene una polaridad contradictoria: estd hecha de
relaciones de subsuncion o subordinacion de la riqueza "natural” a una forma que se le impone.

El proceso de trabajo o de produccion de objetos con valor de uso genera por si mismo nuevos
principios cualitativos de complementacion entre la fuerza de trabajo y los medios de produc-
cion; esbozos de acoplamiento que tienden a despertar en la red de conexiones técnicas que los
une, por debajo y en contra de su obligatoriedad y su utilitarismo tradicionales, la dimension
ludica y gratuita que ella reprime en si misma. Sin embargo, su actividad no puede cumplirse en
los hechos, si no obedece a un principio de complementacion de un orden diferente, que deriva
de la produccion (explotacion) de plusvalor. Segun este principio, la actividad productiva —la
conjuncion de los dos factores del proceso de trabajo— no es otra cosa que una inversion de
capital, la cual no tiene otra razén de ser que la de dar al capital variable (el que representa en
términos de valor a la capacidad productiva del trabajador) la oportunidad de que, al
reproducirse, cause el engrosamiento del capital constante (el que representa en el plano del valor a
los medios de produccién del capitalista).

De esta manera, el principio unitario de complementacion que rige la conjuncion de la fuerza

de trabajo con los medios de produccion y que determina realmente la eleccion de las técnicas



productivas en la economia capitalista encierra en si mismo una contradiccion. No puede
aprovechar las nuevas posibilidades de ese acoplamiento productivo sin someter a los dos
protagonistas a una reduccion que hace de ellos meros dispositivos de la valorizacion del valor.
Pero tampoco puede fomentar esta conjuncién como una coincidencia de los factores del capital
destinada a la explotacion de plusvalor sin exponerla a los peligros que trae para ella la resistencia
cualitativa de las nuevas relaciones técnicas entre el sujeto y el objeto de la produccion.

Igualmente, el proceso de consumo de objetos producidos crea por si mismo nuevos principios
de disfrute que tienden a hacer de la relacion técnica entre necesidad y medios de satisfaccion un
juego de correspondencias. De hecho, sin embargo, el consumo moderno acontece inicamente si
se deja guiar por un principio de disfrute diametralmente opuesto: el que deriva del "consumo
productivo” que convierte al plusvalor en pluscapital. Segun éste, la apropiacion tanto del salario como
de la ganancia no tiene otra razén de ser que la de dar al valor producido la oportunidad de que, al
realizarse en la adquisicion de mercancias, cause la reproduccion (conminada a ampliar su escala)
del capital. El principio capitalista de satisfaccion de las necesidades es asi, ¢l también,
intrinsecamente contradictorio: para aprovechar la diversificacion de la relacion técnica entre
necesidades y satisfactores, tiene que violar su juego de equilibrios cualitativos y someterlo a los
plazos y a las prioridades de la acumulacion de capital; a su vez, para ampliar y acelerar esta
acumulacion, tiene que provocar la efervescencia ‘cadtica e incontrolable” de ese proceso
diversificador.

En la economia capitalista, para que se produzca cualquier cosa, grande o pequefia, simple o
compleja, material o espiritual, lo Gnico que hace falta es que su produccion sirva de vehiculo a la
produccion de plusvalor. Asimismo, para que cualquier cosa se consuma, usable o utilizable,
conocida o exotica, vital o lujosa, lo inico que se requiere es que la satisfaccion que ella
proporciona esté integrada como soporte de la acumulacion del capital. En un caso y en otro, para
que el proceso técnico tenga lugar es suficiente (y no so6lo necesario) que su principio de realizacion
"social-natural" esté transfigurado o "traducido” facticamente a un principio de orden diferente,
"social-enajenado’, que es esencialmente incompatible con él —pues lo restringe o lo exagera
necesariamente—: el principio de la actividad valorizadora del valor.

Con la produccion y el consumo sumados a la circulacion, el ciclo completo de la reproduccion
de la riqueza social moderna se constituye como una totalizaciéon que unifica de manera forzada
en un solo funcionamiento (en un mismo lugar y simultaneamente), al proceso de reproduccion de

la riqueza social "natural” con el proceso de reproduccion (ampliada) del capital.



De acuerdo con lo anterior, la dindmica profunda que el proceso capitalista de reproduccion de la
riqueza social aporta al devenir historico moderno proviene del itinerario de re-polarizaciones y re-
composiciones intermitentes que sigue, dentro de él, su contradiccion inherente: la exclusién u
horror reciproco entre su substancia trans-histérica, es decir, su forma primera o "natural" de
realizacidn o ejecucion, y una forma de segundo grado, artificial pero necesaria, segin la cual se

cumple como puro proceso de "autovalorizacion del valor”.

Tesis 6

Las distintas modernidades y los distintos modos de presencia del capitalismo

Las distintas modernidades o los distintos modelos de modernidad que compitieron entre si en la
historia anterior al establecimiento de la modernidad capitalista, asi como los que compiten ahora
como variaciones de ésta, son modelos que componen su concrecion efectiva en referencia a las
muy variadas posibilidades de presencia del hecho real que conocemos como capitalismo.

Sobre el plano sincronico, las fuentes de diversificacion de esta realidad parecen ser al menos

tres, que es necesario distinguir:

Su amplitud: la extension relativa en que el variado conjunto de la vida econdomica de una
sociedad se encuentra intervenida por su sector sometido a la reproduccion del capital; el caracter
exclusivo, dominante o simplemente participativo del mismo en la reproduccion de la riqueza
social.

Segun este criterio, la vida economica de una entidad socio-politica e historica puede presentar
magnitudes muy variadas de pertenencia a la vida econdmica dominante del planeta, globalizada
por la acumulacion capitalista. Ambitos en los que rigen otros modos de producciéon —e incluso
de economia— pueden coexistir en ella con el ambito capitalista; pueden incluso dominar sobre €l,
aunque la densidad o "calidad" de capitalismo que éste pueda demostrar sea muy alta.

Su densidad: la intensidad relativa con que la forma o modo capitalista subsume al proceso de
reproduccion de la riqueza social.

Seglin este criterio, el capitalismo puede dar forma o modificar la "economia" de la sociedad
sea como un hecho exclusivo de la esfera de la circulacion de los bienes producidos o como un

hecho que trastorna también la esfera de la produccion/consumo de los mismos. En este segundo



caso, el efecto del capitalismo es a su vez diferente segin se trate de un capitalismo solamente
"formal” o de un capitalismo substancial ("real’) o propio de la estructura técnica de ese proceso
de produccion/consumo.

Su tipo diferencial: la ubicacion relativa de la economia de una sociedad dentro de la geografia
polarizada de la economia mundial.

Mias o menos centrales o periféricas, las tareas diferenciales de las multiples economias
particulares dentro del esquema capitalista de especializacion técnica o "division internacional del
trabajo” llegan a despertar una modificacion en la vigencia misma de las leyes de la acumulacion
del capital, un "desdoblamiento" del modelo capitalista en distintas versiones complementarias
de si mismo.

En el eje diacrénico, la causa de la diversificacion de la realidad capitalismo parece encontrarse
en el cambio correlativo de predominio que tiene lugar en la gravitacion que ejercen a lo largo del
tiempo los dos polos principales de distorsion monopdlica de la esfera de la circulacion mercantil:
la propiedad de los recursos naturales ("tierra") y la propiedad del secreto tecnologico. No
justificada por el trabajo sino impuesta por la fuerza, a manera del viejo dominio medieval, la
propiedad de estos "medios de produccién no producidos” u objetos "sin valor pero con precio"
interviene de manera determinante en el proceso que convierte al conjunto de los valores —propio
de la riqueza social existente en calidad de producto— en el conjunto de los precios—propio de la
misma riqueza cuando pasa a existir en calidad de bien.

Sea amplia o restringida, densa o enrarecida, central o periférica, la realidad del capitalismo
gravita sobre la historia moderna de los Ultimos cien afios bajo la forma de un combate desigual
entre estos dos polos de distorsion de las leyes del mercado. Todo parece indicar que la tendencia
irreversible que sigue la historia de la economia capitalista —y que afecta considerablemente a
las otras historias diferenciales de la época— es la que lleva al predominio abrumador de la
propiedad de la "tecnologia" sobre la propiedad de la "tierra", como propiedad que fundamenta

el derecho a las ganancias extraordinarias.

Tesis 7

El cuadruple ethos de la modernidad capitalista

La forma objetiva del mundo moderno, la que debe ser asumida ineludiblemente en términos



practicos por todos aquellos que aceptan vivir en referencia a ella, se encuentra dominada por la
presencia de la realidad o el hecho capitalista; es decir, en Ultima instancia, por un conflicto
permanente entre la dinamica de la "forma social-natural” de la vida social y la dindmica de la
reproduccion de su riqueza como "valorizacion del valor" —conflicto en el que una y otra vez la
primera debe sacrificarse a la segunda y ser subsumida por ella. Si esto es asi, asumir el hecho
capitalista como condicion necesaria de la existencia practica de todas las cosas consiste en
desarrollar un ethos o comportamiento espontaneo capaz de integrarlo como inmediatamente
aceptable, como la base de una "armonia" usual y segura de la vida cotidiana.

Cuatro parecen ser los ethe puros o elementales sobre los que se construyen las distintas
espontaneidades complejas que los seres humanos le reconocen en su experiencia cotidiana al mundo
de la vida posibilitado por la modernidad capitalista.

Una primera manera de tener por "natural" el hecho capitalista es la del comportamiento que se
desenvuelve dentro de una actitud de identificacion afirmativa y militante con la pretension que tiene
la acumulacion del capital no sélo de representar fielmente los intereses del proceso "social-natural”
de reproduccion, cuando en verdad los reprime y deforma, sino de estar al servicio de la potenciacion
del mismo. Valorizacion del valor y desarrollo de las fuerzas productivas serian, dentro de esta
espontaneidad, mas que dos dinamicas coincidentes, una sola, unitaria. A este ethos elemental lo
podemos llamar realista por su caracter afirmativo no sélo de la eficacia y la bondad insuperables del
mundo establecido o "realmente existente’, sino de la imposibilidad de un mundo alternativo.

Una segunda forma de naturalizar lo capitalista, tan militante como la anterior, implica la
identificacion de los mismos dos términos, pero pretende ser una afirmacion de todo lo contrario: no
del valor sino justamente del valor de uso. La "valorizacién” aparece para ella plenamente reductible
ala "forma natural". Resultado del "espiritu de empresa’, no seria otra cosa que una variante de la
misma forma, puesto que este espiritu seria, a su vez, una de las figuras o sujetos que hacen de la
historia una aventura permanente, lo mismo en el plano de lo humano que en el de la vida en general.
Aunque fuera probablemente perversa, como la metamorfosis del Angel necesariamente caido en
Satands, esta metamorfosis del "mundo bueno" o de "forma natural" en "infierno" capitalista no
dejaria de ser un "momento" del "milagro" que es en si misma la Creacion. Esta peculiar manera de
vivir con el capitalismo, que se afirma en la medida en que lo transfigura en su contrario, seria propia

del ethos romantico.

Una tercera manera, que puede llamarse cldsica, de asumir como espontanea la subsuncion del



proceso de la vida social a la historia del valor que se valoriza, consistiria en vivirla como una
necesidad trascendente, es decir, como un hecho que rebasa el margen de accidon que corresponde a lo
humano. Bendicion por un lado, fruto de una armonia, y maldicion por otro, fruto de un conflicto, la
combinacion de lo natural y lo capitalista es vista como un hecho metafisico distante o presupuesta
como un destino clausurado cuya clausura justamente abre la posibilidad de un mundo a la medida de
la condiciéon humana. Para ella, toda actitud en pro o en contra de lo establecido que sea una actitud
militante en su entusiasmo o su lamento y tenga pretensiones de eficacia decisiva —en lugar de
reconocer sus limites (con el distanciamiento y la ecuanimidad de un racionalismo estoico) dentro de la

dimension del comprender— resulta ilusa y superflua.

Una cuarta manera de interiorizar al capitalismo en la espontaneidad de la vida cotidiana
completaria el cuadruple sistema elemental del ethos prevaleciente en la modernidad establecida. El
arte barroco puede prestarle su nombre porque, como ¢l —que en el empleo del canon formal
incuestionable encuentra la oportunidad de despertar el conjunto de gestos petrificado en €I, de
revitalizar la situacion en la que se constituyd como negacion y sacrificio de lo otro—, ella también
es una "aceptacion de la vida hasta en la muerte’. Es una estrategia de afirmacion de la "forma
natural” que parte paraddjicamente de la experiencia de la misma como sacrificada, pero que
—'obedeciendo sin cumplir’ las consecuencias de su sacrificio, convirtiendo en "bueno” al 'lado
malo” por el que "avanza la historia'— pretende reconstruir lo concreto de ella a partir de los restos
dejados por la abstraccion devastadora, re-inventar sus cualidades planteandolas como "de segundo
grado’, insuflar de manera subrepticia un aliento indirecto a la resistencia que el trabajo y el disfrute
de los "valores de uso" ofrecen al dominio del proceso de valorizacion.

Como es comprensible, ninguno de estos cuatro ethe que conforman el sistema puro de "usos y
costumbres" o el "refugio y abrigo” civilizatorio elemental de la modernidad capitalista se da
nunca de manera exclusiva; cada uno aparece siempre combinado con los otros, de manera
diferente segun las circunstancias, en la vida efectiva de las distintas "construcciones de mundo"
modernas. Puede, sin embargo, jugar un papel dominante en esa composicion, organizar su
combinacidn con los otros y obligarlos a traducirse a él para hacerse manifiestos. S6lo en este
sentido relativo seria de hablar, por ejemplo, de una "modernidad clasica" frente a otra
"romantica" o de una "mentalidad realista" a diferencia de otra "barroca".

Provenientes de distintas épocas de la modernidad, es decir, referidos a distintos impulsos

sucesivos del capitalismo —el mediterrdneo, el nordico, el occidental y el centroeuropeo—, los



distintos ethe modernos configuran la vida social contemporanea desde diferentes estratos
"arqueologicos" o de decantacion historica. Cada uno ha tenido asi su propia manera de actuar sobre
la sociedad y una dimension preferente de la misma desde donde ha expandido su accion.
Definitiva y generalizada habra sido asi, por ejemplo, la primera impronta, la de "lo barroco’, en la
tendencia de la civilizacion moderna a revitalizar el codigo de la tradicion occidental europea
después de cada nueva oleada destructiva proveniente del desarrollo capitalista. Como lo sera
igualmente la Gltima impronta, la "romantica’, en la tendencia de la politica moderna a tratar a la
legalidad del proceso econdmico en calidad de materia maleable por la iniciativa de los grandes
pueblos o los grandes hombres. Por otro lado, esta disimultaneidad en la constitucion y la
combinaciéon de los distintos ethe es también la razéon de que ellos se repartan de manera
sistematicamente desigual, en un complicado juego de afinidades y repugnancias, sobre la geografia
del planeta modernizado por el occidente capitalista; de que, por arriesgar un ejemplo, lo otro
aceptado por el "noroccidente realista’ sea mas lo "romantico” que lo "barroco" mientras que lo otro

reconocido por el "sur barroco" sea mas lo "realista” que lo "clasico".

Tesis 8

Occidente europeo y modernidad capitalista

Parafrasis de lo que Marx decia acerca del oro y de su funcion dineraria en la circulacion
mercantil: Europa no es moderna "por naturaleza"; la modernidad, en cambio, si es europea "por
naturaleza".

Europa aparece a la mirada retrospectiva como constitutivamente protomoderna, como
predestinada a la modernidad. En efecto, cuando resultd necesario, ella, sus territorios y sus
poblaciones, se encontraban especialmente bien preparados para darle una oportunidad real de
despliegue al fundamento de la modernidad; ofrecian una situacion favorable para que fuera
asumido e interiorizado en calidad de principio reestructurador de la totalidad de la vida humana —
v no desactivado y sometido a la sintetizacion social tradicional, como sucedio en el Oriente.

Durante la Edad Media, la coincidencia y la interacciéon de al menos tres grandes realidades
historicas —la construcion del orbe civilizatorio europeo, la subordinaciéon de la riqueza a la
forma mercantil y la consolidacion catolica de la revolucion cultural cristiana— conformaron en

Europa una marcada predisposicion a aceptar el reto que venia incluido en un acontecimiento



largamente madurado por la historia: la inversion de la relacion de fuerzas entre el ser humano y
sus condiciones de reproduccion.

En primer lugar, en la "economia-mundo” que se formaba en la Europa del siglo XII, la
dialéctica entre la escasez de los medios de vida y el productivismo de la vida social habia
alcanzado sin duda el grado de complejidad més alto conocido hasta entonces en la historia del
planeta. Varias eran las "zonas templadas” del planeta en donde la complejidad desmesurada del
sistema que asegura la reproduccion social al acoplar el esquema de las capacidades de produccion
con el de las necesidades de consumo no se presentaba solamente como un exceso excepcional,
sino que constituia una condicion generalizada de la existencia humana; en otras palabras, no
faltaban regiones del planeta en las que —a diferencia de las "zonas torridas", en donde la ineludible
artificialidad de la vida humana no exigia demasiado de la naturaleza, de la vigencia de sus leyes
— la vida del ser humano no podia tener lugar sin "hacer de su propio desarrollo una necesidad de
la naturaleza".? Pero, de todas ellas, el "pequefio continente’ europeo era el unico que se
encontraba en plena "revolucion civilizatoria", sometido al esfuerzo de construirse como totalidad
concreta de fuerzas productivas; el unico que disponia entonces del lugar funcional adecuado para
aceptar y cultivar un acontecimiento que consiste justo y ante todo en una potenciacion de la
productividad del trabajo humano y por tanto en una ampliacion de la escala en que tiene lugar ese
metabolismo del cuerpo social. La zona europea, como orbe econdmico capaz de dividir
regionalmente el trabajo con coherencia tecnologica dentro de unas fronteras geograficas imprecisas
pero innegables, poseia ante todo la medida 6ptima para ser el escenario de tal acontecimiento.

En segundo lugar, en la Europa que se gestaba, la mercantificacion del proceso de circulacion de
la riqueza —con su instrumento elemental, el valor, y su operacion clave, el intercambio por equi-
valencia— desbordaba los limites de esta esfera y penetraba hasta la estructura misma de la
produccion y el consumo; se generalizaba como subordinacion real del trabajo y el disfrute
concretos a una necesidad proveniente de s6lo una de sus dimensiones reales, de aquella
dimension en la que uno y otro existen abstractamente como simples actos de objetivacion y des-
objetivacion de valor: a la necesidad de realizacion del valor de las mercancias en el mercado. El
intercambio de equivalentes habia dejado de ser uno mas de los modos de transaccién que
coexistian y se ayudaban o estorbaban entre si dentro de la realidad del mercado, y éste, por su
parte, no se limitaba ya a ser solamente el vehiculo del "cambio de manos" de los bienes una vez

que habian sido ya producidos, a escenificar unicamente la circulacion de aquella parte

2 K. Marx, Das Kapital, 1., 5., I, p. 502: "'macht seine eigene Entwicklung zu einer Naturnothwendigkeit".



propiamente excedentaria de la riqueza. Habia quedado atras la época en que la circulacion
mercantil no era capaz de ejercer mas que una "influencia exterior" o apenas deformante sobre el
metabolismo del cuerpo social. Tendia ya a atravesar el espesor de ese "cambio de manos" de la
mercaderia, a promover y privilegiar (funcionando como mecanismo de crédito) el mercado de
valores atn no producidos y a convertirse asi en una mediacion técnica indispensable de la
reproduccion de la riqueza social.

La mercantificacion de la vida econémica europea, al cosificar al mecanismo de circulacion de la
riqueza en calidad de "sujeto" distribuidor de la misma, vaciaba lentamente a los sujetos politicos
arcaicos, esto es, a las comunidades y a los sefiores, como sujetos politicos arcaicos, de su
capacidad de injerencia tanto en la distribucion de los bienes como en su produccién/consumo.
Desligaba, liberaba o emancipaba paso a paso al trabajador individual de sus obligaciones
localistas y lo insertaba practicamente, aunque fuera sélo en principio, en el universalismo del

mercado mundial en ciernes.

En tercer lugar, la transformacion cristiana de la cultura judia, que sélo pudo cumplirse
mediante la refuncionalizacion de lo occidental grecorromano y sélo pudo consolidarse en el
sometimiento colonialista de las culturas germanas, habia preparado la estructura mitica de la
practica y el discurso de las poblaciones europeas —en un didlogo contrapuntistico con la
mercantificacion de la vida cotidiana— para acompafiar y potenciar el florecimiento de la mo-
dernidad. Los seres humanos vivian ya su propia vida como un comportamiento conflictivo de
estructura esquizoide. En tanto que era un alma celestial, su persona sélo se interesaba por el valor;
en tanto que era un cuerpo terrenal, en cambio, solo tenia ojos para el valor de uso. Sobre todo, se
sabian involucrados, como fieles, como miembros de la ecclesia, iguales en jerarquia los unos a los
otros, en una empresa histdrica que para ser colectiva tenia que ser intima y viceversa. Era la
empresa de la Salvacion del género humano, el esfuerzo del viejo "pueblo de Dios" de la religion
judia, pero ampliado o universalizado para todo el género humano, que era capaz de integrar a todos
los destinos particulares de las comunidades autoctonas y de proponer un "sentido inico" y una
racionalidad (cuando no una lengua) comun para todos ellos.

Sin el antecedente de una proto-modernidad espontanea de la civilizacion occidental europea, el
capitalismo —esa vieja modalidad mediterranea de comportamiento de la riqueza mercantil en su
proceso de circulacion— no habria podido constituirse como el modo dominante de reproduccion de

la riqueza social. Pero también a la inversa: sin el capitalismo, el fundamento de la modernidad no



hubiera podido provocar la conversion de lo que s6lo eran tendencias o prefiguraciones modernas del
Occidente europeo en una forma desarrollada de la totalidad de la existencia social, en una
modernidad efectiva.

Para constituirse en calidad de modo peculiar de reproduccion de la riqueza social, el capitalismo
necesitdé de lo europeo; una vez que estuvo constituido como tal (y lo europeo, por tanto, moder-
nizado), pudo ya extenderse y planetarizarse sin necesidad de ese "humus civilizatorio" original,
improvisando encuentros y coincidencias ad hoc con civilizaciones tendencialmente ajenas e
incluso hostiles al fundamento mismo de toda modernidad.

Para volverse una realidad efectiva, la esencia de la modernidad debi6 ser "trabajada" segun las
"afinidades electivas” entre la protomodernidad de la vida europea y la forma capitalista de la circu-
lacion de los bienes. Para que adopte nuevas formas efectivas, para que se desarrolle en otros
sentidos, seria necesario que otras afinidades entre las formas civilizatorias y las formas econdmicas

llegaran a cambiar la intencion de ese "trabajo’.

Fenomeno originalmente circulatorio, el capitalismo ocupa toda una época en penetrar a la esfera de
la produccion/consumo; necesita que los metales preciosos americanos lleven a la revaluacion de las
manufacturas europeas para descubrir que el verdadero fundamento de su posibilidad no esta en el
juego efimero con los términos del intercambio ultramarino, sino en la explotacion de la fuerza de
trabajo; que las verdaderas Indias estan dentro de la economia propia (Correct your maps, Newcastle
is Peru!). Es el periodo en que el orbe econémico europeo se amplia y se contrae hasta llegar a
establecer su medida definitiva; su nucleo central salta de sur a norte, de este a oeste, de una ciudad a
otra, concentrando y repartiendo funciones. Es por ello la época en que la disputa entre los distintos
proyectos posibles de modernidad se decide dificultosamente en favor del que demuestra mayor
firmeza en el manejo del capitalismo como modo de produccién. De aquel proyecto que es capaz
ante todo de ofrecer una solucion al problema que representa la resistencia a la represion, al
sacrificio de las pulsiones, por parte del cuerpo tanto individual como comunitario; que es capaz de
garantizar un comportamiento econdmico obsesivamente ahorrativo y productivista en virtud de que
la cultura cristiana que le sirve de apoyo se ha despojado de la consistencia eclesial (mediterranea y
judaica) de su religiosidad —perceptible de manera corporal y exterior para todos— y la ha
reemplazado por una consistencia diferente, puramente individual (improvisada después de la
destruccion de las comunidades germanas); en virtud de que su cristianismo ha hecho de la

religiosidad un asunto imperceptible para los otros, pero presente en la interioridad psiquica de cada



uno; una experiencia puramente imaginaria en la que el cumplimiento moral, convertido en auto-

satisfaccion, coincide con la norma moral, convertida en auto-exigencia.

Tesis 9

Lo politico en la modernidad: soberania y enajenacion

Si lo que determina especificamente la vida del ser humano es su cardcter politico —el hecho de
que configurar y reconfigurar su socialidad tiene para €l preeminencia sobre la actividad bésica con
la que reproduce su animalidad—, la teoria de Marx en torno a la enajenacion y el fetichismo es sin
duda la entrada conceptual mas decisiva a la discusion en torno a los nexos que es posible reconocer
entre la modernidad y el capitalismo.

Para no dejar de existir, la libertad del ser humano ha tenido, paraddjicamente, que negarse como
libertad politica, soberania o ejercicio de autarquia en la vida social cotidiana. Diriase que la aso-
ciacion de individuos concretos —ese "grupo en fusion" originario que es preciso suponer—,
espantada ante la magnitud de la empresa, rehusa gobernarse a si misma; o que, por el contrario,
incompatible por naturaleza con cualquier permanencia, es incapaz de aceptarse y afirmarse en
calidad de institucion. Lo cierto es que, en su historia, el ser humano ha podido saber de la
existencia de su libertad politica, de su soberania o capacidad de auto-gobierno, pero s6lo como
algo legendario, impensable para el comun de los dias y de las gentes, o como algo exterior y ajeno
a ¢l; como el motivo de una narracion, ante cuyos efectos reales, si no canta alabanzas, no le queda
otra cosa que mascullar maldiciones.

Descontados los momentos de tension historica extraordinaria, que se limitan a la corta duracion
en que se cumple una tarea heroica singular, y dejando de lado ciertas comarcas de historia regional,
protegidas transitoriamente respecto de la historia mayor (y en esa medida des-realizadas), es
innegable que desde siempre han sido practicamente nulas las ocasiones que se le han presentado al
ser humano concreto, como asociacion de individuos o como persona individual, para ejercer por si
mismo su libertad como soberania, y para hacerlo de manera positiva, es decir, acompanada por el
disfrute de la vida fisica que le permite ser tal. Sea directo o indirecto, el ejercicio propio, es decir, no
otorgado ni delegado, no transmitido ni reflejado, de la capacidad politica ha debido darse siempre
negativamente (con sacrificio de la vida fisica), como transgresion y reto, como rebeldia frente a

conglomerados de poder extra-politicos (econdmicos, religiosos, etcétera) que se establecen sobre



ella. Parasitarios respecto de la vida social concreta, pero necesarios para su reproduccion, estos
poderes han concentrado y monopolizado para si la capacidad de reproducir la forma de la vida
social, de cultivar la identidad concreta de la comunidad (polis), de decidir entre las opciones de

existencia que la historia pone ante ella.

Esta descripcion, sin duda acertada, de toda la historia politica del ser humano —desde su
cumplimiento a través de las disposiciones despotico-teocraticas hasta su realizacion a través del
gobierno democratico-estatal— como la historia implacable de una vocacion destinada a frustrarse, se
encuentra en la base de la desconstruccion critica de la cultura politica moderna implicada en el
concepto de enajenacion propuesto por Marx. Segun ¢él, el conglomerado especificamente moderno
de poder extra-politico que se arroga y ejerce el derecho de vigilar el ejercicio de la soberania por
parte de la sociedad, y de intervenir en ¢l con sus ordenamientos basicos, es el que resulta del Valor
de la mercancia capitalista en tanto que "sujeto automatico’. Se trata de un poder que se ejerce en
contra de la comunidad como posible asociacion de individuos libres, pero a través de ella misma en
lo que tiene de colectividad que solo puede percibir el aspecto temerario de un proyecto propio; que
reniega de su libertad, se instala en el pragmatismo de la Realpolitik y entrega su obediencia a
cualquier gestion o cualquier caudillo capaz de asegurarle la supervivencia a corto plazo.

De acuerdo con el descubrimiento de Marx, el valor que actiia en la circulacion capitalista de la
riqueza social es diferente del que estd en juego en la circulacion simplemente mercantil de la misma:
en este caso no es mas que el elemento mediador del intercambio de mercancias, mientras que en el

primero es el "sujeto promotor” del mismo.

En lugar de representar relaciones entre mercancias, entra ahora —por decirlo asi— en una relacion
privada consigo mismo. Ser valor es alli ser capital, porque el valor es el "sujeto automatico" de "un
proceso en que, ¢l mismo, al cambiar constantemente entre las formas de dinero y mercancia, varia su
magnitud [...] se auto-valoriza [...] Ha recibido la facultad misteriosa de generar valor por el solo hecho de
ser valor [...]

Mientras, en la circulacién simple, el valor de las mercancias adquiere frente al valor de uso de las
mismas, a lo mucho, cuando es dinero, una forma independiente, aqui, de pronto, se manifiesta como
una substancia que esta en proceso y es capaz de moverse por si misma, y respecto de la cual ambas, la

mercancia y el dinero, no pasan de ser simples formas.’

3 Karl Marx, Das Kapital, Kritik der politische Oekonomie, Erster Band, Hamburgo /867, pp. 116-117.
Trad. Scaron, Siglo XXI Ed., vol. 2, p. 188.



Instalado en la esfera de la circulacion mercantil, el Valor de la mercancia capitalista ha usurpado
(iibergrifen) ala comunidad humana no solo directamente la ubicacion desde donde se decide
sobre la correspondencia entre su sistema de necesidades de consumo y su sistema de capacidades
de produccidn, sino también, indirectamente, la ubicacion politica fundamental desde donde se
decide su propia identidad, es decir, la forma singular de su socialidad o la figura concreta de sus
relaciones sociales de convivencia.

Rara vez esta suspension de la autarquia o esta enajenacion de la capacidad politica del sujeto
social, que es la esencia del "fendmeno de la cosificacion", ha sido denunciada en toda su
radicalidad por la politica revolucionaria de inspiracion marxista. Por lo demés, los nexos de
implicacion entre la denuncia de la cosificacion y la praxis cotidiana de esa politica han sido
practicamente nulos. La "teoria de la enajenacion” no ha servido de guia a los marxistas porque la
idea de revolucion que han empleado permanece atada al mito politicista de la revolucion, que
reduce la autarquia del sujeto social a la simple soberania de la "sociedad politica" y su estado. Si bien
la tradicion de los marxistas ha reunido ya muchos elementos esenciales, una teoria de la revolucion
que parta del concepto marxiano de enajenacion estd atin por hacerse.

La teoria de la enajenacion como teoria politica deberia partir de un reconocimiento: la usurpacion
de la soberania social por parte de la "republica de las mercancias" y su "dictadura" capitalista no
puede ser pensada como el resultado de un acto fechado de expropiacion de un objeto o una cualidad
perteneciente a un sujeto, y por tanto como estado de paralisis o anulacion definitiva (mientras no
suene la hora mesianica de la revolucion) de la politicidad social. Tal usurpacion es un acontecer
permanente en la sociedad capitalista; es un proceso constante en el que la mixtificacion de la
voluntad politica so6lo puede tener lugar de manera parasitaria y simultdnea a la propia formacion de
esa voluntad. La "gestion" politica del capital, entidad de por si ajena a la dimension de las
preocupaciones politicas, lejos de ejercerse como la imposicion proveniente de una exterioridad
economica dentro de un mundo politico ya establecido, se lleva a cabo como la construccion de una
interioridad politica propia; como la instalacion de un ambito peculiar e indispensable de vida politi-
ca para la sociedad: justamente el de la agitacion partidista por conquistar el gobierno de los asuntos
publicos dentro del estado democratico representativo de bases nacionales.

La vitalidad de la cultura politica moderna se basa en el conflicto siempre renovado entre las
pulsiones que restauran y reconstituyen la capacidad politica "natural" del sujeto social y las

disposiciones que la reproduccion del capital tiene tomadas para la organizacion de la vida social.



Aunque diferentes entre si, la cuestion acerca de la autarquia y la cuestion acerca de la democracia
son inseparables la una de la otra. La primera —en sentido revolucionario— intenta problematizar
las posibilidades que tiene la sociedad de liberar la actividad politica de los individuos humanos a
partir de la reconquista de la soberania o capacidad politica de la sociedad, intervenida por el
funcionamiento destructivo (anti-social, anti-natural) de la acumulacién del capital. La segunda —en
sentido reformista— intenta, a la inversa, problematizar dentro de los margenes de la soberania
"realmente existente", las posibilidades que tiene el juego democratico del estado moderno de
perfeccionar la participacion popular hasta el grado requerido para nulificar los efectos negativos que
pueda tener la desigualdad econdmica estructural sobre la vida social. ;No existe en verdad un punto
de coincidencia de las dos objeciones criticas que se plantean reciprocamente la linea de la revolucion y
la linea de la reforma: la idea de que la substitucion del "modo de produccion” no puede ser tal si no
es al mismo tiempo una democratizacion de la sociedad y la idea de que el perfeccionamiento de la
democracia no puede ser tal si no es al mismo tiempo una transformaciéon radical del "modo de
produccion?

Si la teoria politica basada en el concepto de "cosificacion” acepta que existe la posibilidad de una
politica dentro de la enajenacion, que la sociedad —aun privada de su soberania posible— no esta
desmovilizada o paralizada politicamente ni condenada a esperar el momento mesianico en el que le
sera devuelta su libertad politica, el problema que se le plantea consiste en establecer el modo en que
lo politico mixtificado por el capital cumple el imperativo de la vida mercantil de construir un
escenario politico real y un juego democratico apropiado para la transmutacion de sus intereses
civiles en voluntad ciudadana. So6lo sobre esta base podra juzgar acerca del modo y la medida en que
la vitalidad efectiva del juego democratico puede ser encauzada hacia el punto en que éste

encontrara en su propio orden del dia a la revolucion.

Tesis IO

La violencia moderna: la corporeidad como capacidad de trabajo

La paz, la exclusion de la violencia que la modernidad capitalista conquista para la convivencia
cotidiana, no es un hecho que descanse, como sucede en otros ordenes civilizatorios, en una adminis-
tracion de la violencia, sino en una mixtificacion de la misma.

La vida social, para perdurar en su forma, para ser organica o civilizada, y poder afirmarse frente a

la amenaza de la inestabilidad, la desarticulacion o el salvajismo —caracteristicas de una socialidad



en situacion extraordinaria, ‘en fusion’ (revolucion) o en descomposicion (catastrofe)—, ha
requerido siempre producir y reproducir en su interior una zona considerable de vida pacifica, en la
que prevalece un "alto al fuego limitado pero permanente”, un minimo indispensable de armonia
social. La paz generalizada es imposible dentro de una sociedad construida a partir de las
condiciones historicas de la escasez; ésta tiene que ser interiorizada y funcionalizada en la
reproduccion de la sociedad y la inica manera que tiene de hacerlo es a través de la imposicion de
una injusticia distributiva sistematica, la misma que convierte a la violencia en el modo de
comportamiento necesario de la parte mas favorecida de la sociedad con la parte mas perjudicada.
La creacion de la zona pacificada (el simulacro de paz interna generalizada) s6lo puede darse, por lo
tanto, cuando —ademas de los aparatos de represion— aparece un dispositivo no violento de
disuasion capaz de provocar en el comportamiento de los explotados una reaccion de autobloqueo de
la respuesta violenta a la que estan siendo provocados sistematicamente. Gracias a €1, la violencia de
los explotadores no solo resulta soportable, sino incluso aceptable por parte de los explotados. La
consistencia y la funcion de este dispositivo son justamente lo que distingue a la vigencia de la paz
social en la modernidad capitalista de otros modos de vigencia de la misma, conocidos de antes o

todavia por conocer.

"Sobre la base del sistema salarial, incluso el trabajo no pagado tiene la apariencia de trabajo
pagado”, mientras que, "por el contrario, en el caso del esclavo, incluso aquella parte de su trabajo que

si se paga se presenta como no pagada.”

Esta afirmacion de Marx lleva implicita otra: al contrario de los tiempos pre-modernos, cuando
incluso las relaciones interindividuales armonicas (de voluntades coincidentes) estaban bajo el signo
de la violencia, en los tiempos modernos incluso las relaciones interindividuales violentas se
encuentran bajo el signo de la armonia.

La aceptacion "de grado, y no por fuerza", por parte de los individuos, en su calidad de trabajadores,
de una situacion en la que su propia inferioridad social ("econdmica’) se regenera sistematicamente es
el requisito fundamental de la actual vida civilizada moderna y de sus reglas de juego. Se trata de un
acto que solo puede tener lugar porque esa misma situacion es, paraddjicamente, el tinico lugar en
donde la igualdad social ("politica") de esos individuos estd garantizada. La situacion que socializa a
los individuos trabajadores en tanto que propietarios privados les impone una identidad de "dos

caras’: la de "ciudadanos’ en la empresa histérica llamada Estado nacional —miembros de una

4 Value, Price and Profit. Addressed to the Working Men, Londres 1899, p. 63.



comunidad a la que pertenecen sin diferencias jerarquicas— y la de "burgueses" en una vida econdomica
compartida —socios de una empresa de acumulacion de capital a la que s6lo pueden pertenecer en
calidad de miembros inferiores de la misma. Es a la igualdad como ciudadano, como alguien que
existe en el universo humano —y participa de la proteccion que brinda el seno en principio
civilizado y pacifico de la comunidad nacional— a lo que el individuo como trabajador sacrifica sus
posibilidades de afirmacion en el aspecto distributivo, su capacidad de ser participe en términos de
igualdad en el disfrute de la riqueza social. Y es justamente el contrato de compra/venta de la
mercancia fuerza de trabajo —acto paradigmatico, cuyo sentido se repite por todas partes en el gran
edificio de la intertsubjetividad moderna— el dispositivo en virtud del cual el individuo trabajador
"se salva y se condena". Al comportarse como vendedor-comprador, se socializa en tanto que
propietario privado, es decir, en términos de igualdad frente a los otros "ciudadanos’, aunque el logro
de esa condicion implique para ¢l al mismo tiempo una autocondena a la inferioridad en tanto que
"burgués”, a la sumision frente a aquellos individuos no trabajadores que son propietarios de algo
mas que de su simple fuerza de trabajo. Propietario privado, el trabajador no pierde esa calidad,
aunque su propiedad sea nula, por cuanto detenta de todas maneras la posesion de su cuerpo, es
decir, el derecho de ponerlo en alquiler. Cuando se comporta como trabajador, el ciudadano moderno
inaugura un nuevo comportamiento de la persona humana respecto de su base natural, del "espiritu"
respecto a la "materia". Como tal, el ser humano no essu cuerpo, sino que fiene un cuerpo; un cuerpo
que le permite mantener ese mismo status de humano precisamente en la medida en que es objeto de su
violencia.

El esclavo antiguo podia decir: "En verdad soy esclavo, pero estoy o existo de hecho como si no lo
fuera.” La violencia implicita en su situacion so6lo estaba relegada o pospuesta; 1a violacion de su vo-
luntad de disponer de si mismo estaba siempre en estado de inminencia: podia ser vendido, podia ser
ultrajado en el cuerpo o en el alma. La relacion de dependencia reciproca que mantenia con el amo
hacia de ¢l en muchos casos un seno padrone, el respeto parcial que le demostraba el amo era una
especie de pago por el irrespeto global que le tenia (y que se volvia asi perdonable), una
compensacion de la violencia profunda con que lo sometia. A la inversa, el "esclavo" moderno dice:
"En verdad soy libre, pero estoy o existo de hecho como si no lo fuera." La violencia implicita en su
situacion esta borrada, es imperceptible: su voluntad de disponer de si mismo es inviolable, s6lo que
el ejercicio pleno de la misma (no venderse como "fuerza de trabajo", por ejemplo) requiere de ciertas
circunstancias propicias que no siempre estan dadas. Aqui el "amo", el capital, es en principio

impersonal —no reacciona al valor de uso ni a la "forma natural" de la vida— y en esa medida no



depende del "esclavo’ ni necesita entenderse con €l; prosigue el cumplimiento de su "capricho” (la

autovalorizacion) sin tener que compensar nada ni explicar nada ante nadie.

Una cosa era asumir la violencia exterior, aceptar y administrar el hecho de la desigualdad como
violencia del dominador, disculpandolo como mecanismo necesario de defensa ante la amenaza
de "lo nuestro" por "lo ajeno"; disimuldndolo y justificindolo como recurso ineludible ante la
agresion de la naturaleza o la reticencia de Dios a mediar entre la Comunidad y lo Otro. Muy
diferente, en cambio, es desconocer la violencia del explotador e imputar cualquier efecto de la
misma a la presencia directa y en bruto de una hostilidad exterior. Desconocerla es lo mismo que
negar su necesidad dentro del mundo social establecido; remitir el hecho de su existencia a
simples defectos secundarios en la marcha del progreso y su conquista de "lo otro”; a una falta o un
exceso de velocidad en la expansion de las fuerzas productivas o en la eliminacion de las formas
sociales premodernas o semi-modernas.

Desprovista de un nombre propio, de un lugar social en la cotidianidad moderna, la violencia de
las "relaciones de produccion" capitalistas gravita sin embargo de manera determinante tanto en
ella como en la actividad politica que parte de ella para levantar sus instituciones. Borrada como
accion del otro, desconocida como instrumento real de las relaciones interindividuales, la violencia
de la explotacion a través del salario se presenta como una especie de castigo que el cuerpo del
trabajador debe sufrir por culpa de su propia deficiencia, por su falta de calificacion técnica o por
su atavismo cultural. Castigo que atomiza su manifestacion hospedandose parasitariamente hasta
en los comportamientos mas inofensivos de la vida diaria: torciéndolos desde adentro,
sometiéndolos a un peculiar efecto de extrafiamiento.

El fundamento de la modernidad trae consigo la posibilidad de que la humanidad de la persona
humana se libere y depure, de que se rescate del modo arcaico de adquirir concrecion, que la ata 'y
limita debido a la identificacion de su cuerpo con una determinada funcion social adjudicada
(productiva, parental, etcétera). Esta posibilidad de que la persona humana explore la soberania
sobre su cuerpo natural, que es una "promesa objetiva" de la modernidad, es la que se traiciona y
caricaturiza en la modernidad capitalista cuando la humanidad de la persona, violentamente
disminuida, se define a partir de la identificacion del cuerpo humano con su simple fuerza de
trabajo. El trabajador moderno, "libre por partida doble", dispone soberanamente de su cuerpo,
pero la soberania que detenta estd programada de antemano para ejercerse, sobre la base de esa

humanidad disminuida, como represion de la corporeidad animal del mismo. De ser el conjunto de



los modos que tiene el ser humano de estar concretamente en el mundo, el cuerpo es convertido en
el instrumento animal de una sola y peculiar manera de estar en ¢l, la de una apropiacion del
mismo dirigida a reproducirlo en calidad de medio para un afan productivo sin principio ni fin.
Conjunto irremediablemente defectuoso de facultades y calificaciones productivas, el cuerpo del
individuo moderno es, una y otra vez, premiado con la ampliacion del disfrute y al mismo tiempo
castigado con la neutralizacion del goce correspondiente. El dispositivo que sella esta interpe-
netracion del premio y el castigo es el que disecciona y separa artificial y dolorosamente a la
primera dimension del disfrute del cuerpo —Ila de su apertura activa hacia el mundo—,
convirtiéndola en el mero gasto de un recurso renovable durante el "tiempo de trabajo", de la
segunda dimension de ese disfrute del cuerpo —la de su apertura pasiva hacia el mundo—,

reducida a una simple restauracion del trabajador durante el "tiempo de descanso y diversion".

Por lo demas, la eliminacion de todo rastro del caracter humano de la violencia en las relaciones
de convivencia capitalistas parece ser también la razéon profunda del vaciamiento ético de la
actividad politica. Nunca como en la época moderna los manipuladores de la "voluntad popular”
—Ilos que ponen en practica "soluciones" mas o menos "finales" a las "cuestiones" sociales,
culturales, étnicas, ecologicas, etcétera— habian podido ejercer la violencia de sus funciones con
tanto desapego afectivo ni con tanta eficacia: como simples vehiculos de un "imperativo’ de
pretensiones astrales —la Vorsehung— que pasara intocado a través de todos los criterios de

valoracion del comportamiento humano.

Tesis 11

La modernidad y el imperio de la escritura

La oportunidad moderna de liberar la dimension simbolica de la existencia social —la actividad
del hombre como constructor de significaciones tanto practicas como lingiiisticas— se encuentra
afectada decisivamente por el hecho del re-centramiento capitalista del proceso de reproduccion de
esa existencia social en torno a la meta ultima de la valorizacion del valor.

A finales de la Edad Media occidental, la dimension comunicativa de la existencia social —el
conjunto de sistemas semiodticos organizados en torno al lenguaje— fue sin duda la dimensién mas
directamente afectada por el impacto proveniente del "cambio de medida" en el proceso de

reproduccion de la riqueza social, por los efectos de su 'salto cualitativo’ a una nueva escala de



medida, la de la totalidad del continente europeo. Los cddigos del proceso de
ciframiento/desciframiento (produccion/consumo) de las significaciones practicas en la vida
cotidiana, que habian operado a través de una normacion de tendencia restrictiva y conservadora
durante toda la larga "historia de la escasez’ —historia en la que ningin proyecto de vida social podia
ser otra cosa que la ampliacion de una estrategia de supervivencia—, alcanzaron la capacidad de
conquistar zonas de si mismos que habian debido permanecer selladas hasta entonces. La
tabuizacion o denegacion de un amplio conjunto de posibilidades de donacion de forma a los
productos/utiles (bienes/producidos) pudo asi comenzar a debilitarse. La estructura del campo
instrumental pudo comenzar su recomposicion histérica en escala cuantitativamente ampliada y en
registros cualitativos completamente inéditos. Igualmente, las distintas lenguas naturales, que, ellas
también, venian normadas de hecho en direccién restrictiva por la vigencia aplastante de sus
respectivas estructuras miticas en el lenguaje cotidiano, comenzaron su proceso de reconstitucion
radical, de auto-construccion justamente como "lenguas naturales modernas"; obedecian al llamado
que venia de la creatividad liberada en la esfera de las hablas cotidianas, que ellas percibian como un
reto para intensificar y diversificar su capacidad codificadora.

Es indudable que un logocentrismo prevalece en la existencia humana en la misma medida en la
que ella hace de todos sus comportamientos realidades semioticas; la sociedad humana otorga a la
comunicacioén propiamente lingiiistica la jerarquia representante y coordinadora de todas las otras
vias de la semiosis para efectos de la construccion del sentido comun de todas ellas. Le permite
incluso que consolide esa centralidad cuando ella misma la concentra y desarrolla en calidad de
escritura.

Pero aparte de logocéntrica, la comunicacion social debi6 ser también logocrdtica; es decir, no
solo tuvo que someter su produccion global de sentido al que se origina en la comunicacion
puramente lingiiistica, sino que debido ademds comprometerla en una tarea determinada que le
corresponde especificamente a ésta ultima, la tarea muy especial que consiste en defender la
norma que da identidad singular al cddigo de una civilizacion. La comunicacion lingiiistica reduce
y condensa para ello su funcion mitopoyética; la encierra en el cultivo hermenéutico de un texto
sagrado y su corpus dogmatico. Aunque no lo parezca, la logocracia no consiste en verdad en una
afirmacion exagerada del logocentrismo; la logocracia —impuesta por la necesidad de fundamentar
la politica sobre bases religiosas— implica el empobrecimiento y la unilateralidad del
logocentrismo. Es en verdad una negacion del despliegue de su vigencia; trae consigo la

subordinacion de los multiples usos del lenguaje al cumplimiento hieratizado de uno solo de ellos,



el uso que tiene lugar en el discurso mitico religioso.

Al igual que sobre los codigos practicos y los lingiiisticos y sobre los usos instrumentales y las
hablas, el impacto fundamental de la modernidad fue también liberador respecto del logocentrismo.
Traia la oportunidad, primero, de quitar a la produccién/consumo de significaciones practicas de la
opresion bajo el poder omnimodo del lenguaje y, segundo, de soltar a éste de la obligacion de auto-
censura que le imponia el cultivo del mito consagrado.

Pero la liberacion del uso de los medios instrumentales, es decir, de la capacidad de inventar
formas inéditas para los productos ttiles, s6lo pudo ser, en la modernidad capitalista, una liberacion
a medias, vigilada e intervenida. No todas las formas de la creatividad que son reclamadas por los
seres humanos en la perspectiva social-natural de su existencia pueden serlo también por parte del
‘sujeto sustitutivo’, el capital, en la perspectiva de la valorizacién del valor. El cédigo para la
construccion (produccion/consumo) de significaciones practicas pudo potenciarse —dinamizarse,
ampliarse, diversificarse—, pero solo con la mediacion de un correctivo, de una sub-codificacion que
lo marcaba decisivamente con un sentido capitalista. La interiorizacion semidtica "natural” de una
antigua estrategia de supervivencia venia a ser substituida por otra, "artificial’, de efectividad
diferente, pero también inclinada en sentido represivo: la de una estrategia para la acumulacion de
capital.

Cosa parecida acontecid6 en la vida del discurso. Rotas las barreras arcaicas (religiosas y
numinosas) de la estructura mitica de las lenguas —la que, al normarlas, les otorga una identidad
propia—, otras limitaciones, de un orden diferente, aparecieron en lugar de ellas. Al recomponerse a
partir de una épica y una mitopoyesis basicamente burguesas pero de corte capitalista, la estructura
mitica de las lenguas modernas se vio en el caso de reinstalar unas facultades de censura renovadas. El
‘cadaver de Dios’, esto es, la moral del autosacrificio productivista como via de salvacion individual
—que haria del vulgar empresario un sujeto de empresa y aventura, y daria a su comportamiento la
jerarquia de una actividad de alcance ontoldgico— se constituyd en el tinico prisma a través del cual
es posible acceder al sentido de lo real.

Destronado de su logocracia tradicional y expulsado de su monopolio del acceso a la realidad y la
verdad de las cosas, el &mbito del discurso quedaba asi, en principio, liberado de su servicio al mito
intocable (escriturado) y al re-ligamiento despotico de la comunidad. Pronto, sin embargo, recibi6 la
condena de una refuncionalizacion logocratica de nuevo tipo. Segln ésta, el momento predominante

de todo el "metabolismo entre el Hombre y la Naturaleza" —caracterizado ahora por el desbocado



productivismo abstracto del Hombre y por la disponibilidad infinitamente pasiva de la Naturaleza—
se sitia en la apropiacion cognoscitiva del referente, es decir, en la actividad de la "razén
instrumental". Recompuesto para el efecto sobre la base de su registro técnico-cientifico, el lenguaje
resulta ser el lugar privilegiado y exclusivo de ese logos productor de conocimientos; resulta ser asi,
nuevamente aunque de manera diferente, el lugar donde reside la verdad de toda otra comunicacion
posible.

Este, sin embargo, su dominio restaurado sobre la semiosis practica, le cuesta al lenguaje una
fuerte "deformacion" de si mismo, una reduccion referencialista del conjunto de sus funciones
comunicativas, una fijacion obsesiva en la exploracion apropiativa del contexto. El lenguaje de la
modernidad capitalista se encuentra acondicionado de tal manera, que es capaz de restringir sus
multiples capacidades —de reunir, de expresar y convencer, de jugar y de cuestionar— en beneficio

de una sola de ellas: la de convertir al referente en informacion pura (depurada).

Junto con la recomposicion moderna de la logocracia tiene lugar también una refuncionalizacién
radical de su principal instrumento, la escritura. De texto sagrado, petrificacion protectora del
discurso en el que la verdad se revela, la escritura se convierte en el vehiculo de una intervencion
ineludible del logos instrumental en todo posible uso del lenguaje y en toda posible intervencion
suya en las otras vias de produccién/consumo de significaciones. La secularizaciéon de la escritura y
el perfeccionamiento consecuente de sus técnicas abrid para el discurso unas posibilidades de
despliegue de alcances inauditos. En tanto que es tan s6lo una version autonoma del habla verbal,
el habla escrita es una prolongacion especializada de ella, un modo de llevarla a cabo que sacrifica
ciertas caracteristicas de la misma en beneficio de otras. La envidiable e inigualable contundencia
comunicativa del habla verbal, que le permite ser efimera, tiene un alto precio a los ojos del habla
escrita: debe ir acompanada de una consistencia incompleta, confusa y de baja productividad
informativa. El habla verbal s6lo estd a sus anchas cuando se conduce en una estrecha dependencia
respecto de otros cauces de la semiosis corporal (la gestualidad , la musicalidad, etc.), lo que abre
pasajes débiles o incluso de silencios en su propia performance, cuando juega con el predominio
de las distintas funciones comunicativas (de la mas burda, la factica, a la mas refinada, la poética),
juego que la vuelve irrepetible; cuando finalmente, recurre a una transmision simultdnea de
mensajes paralelos (para varios receptores posibles), hecho que vuelve azaroso su

desenvolvimiento.

El habla escrita nace como una respuesta a la necesidad de salvar esas limitaciones informativas,



aunque sea a costa de la plenitud comunicativa. Fascinadas con el espiritu conclusivo, atemporal y
eficiente del habla escrita —con su autosuficiencia lingiiistica, su concentracion unifuncional y su

unilinearidad—, hay zonas del habla verbal que ven en ella su tierra prometida.

Sin embargo no es esta superioridad unilateral del habla escrita lo que la lleva a independizarse
del habla verbal y a someterla a sus propias normas. (No hay que olvidar que las lenguas naturales
modernas se generan a partir de un habla que ha supeditado el cumplimiento de sus necesidades
globales de comunicacion al de las necesidades restringidas de su version escrita.) El habla escrita
de una lengua moderna —cuya normacioén implica una fijacion referencialista de las funciones
comunicativas, puesto que su meta es el acopio de informacion— ofrece el modelo perfecto de un
ordenamiento racional productivista de la actividad humana. El conjunto de los medios e
instrumentos de trabajo y disfrute —que es la instancia objetiva mas inmediata del cuerpo humano,
de la concrecion unidimensional de su estar en el mundo— se desentiende, como lo hace el habla
escrita, de todos los modos de su funcionamiento que no demuestran ser racionales en el sentido de
la eficiencia exclusivamente pragmatica. Puede decirse asi que, al guiarse conscientemente o no por
esa reduccion de las capacidades técnicas del médium instrumental, el proceso de produccion y
consumo del conjunto de los bienes es el fundamento que ratifica y fortalece a la escritura en su
posicion hegemonica dentro del habla o el uso lingiiistico y dentro de la semiosis moderna en
general. Es la préctica tecnificada en sentido pragmatico la que despierta en la escritura una
“voluntad de poder” indetenible. Asi se expande la nueva logocracia: significar, “decirle algo a
alguien sobre algo con una cierta intenciéon y de una cierta manera” deberd consistir primaria y
fundamentalmente en hacer del hecho comunicativo “un instrumento de apropiacién cognoscitiva”

de ese “algo”, de “lo real”. Todo lo demas serd secundario.

Tesis 12

Pre-modernidad, semi-modernidad y post-modernidad

La postmodernidad es la caracteristica de ciertos fenomenos peculiares de orden general que se
presentan con necesidad y de manera permanente dentro/fuera de la propia modernidad. (No es solo
el reciente rasgo de una cierta poblacion acomodada que necesita de un nuevo hastio —esta vez

ante la modernidad corriente— para darle un toque trascendente, y asi privativo y aristocratico, a su



imagen reflejada en el espejo.) Se trata de una de las tres modalidades principales de la zona
limitrofe en donde la vigencia o la capacidad conformadora de la modernidad establecida presenta

muestras de agotamiento.

La modernidad es un modo de totalizacion civilizatoria. Como tal, posee diferentes grados de
dominio sobre la vida social, tanto en el transcurso histdrico como en la extension geografica. Alli
donde su dominio es mas débil aparecen ciertos fendémenos hibridos en los que otros principios de
totalizacion concurrentes le disputan la "materia" que esta siendo conformada por ella. Es en la zona
de los limites que dan hacia el futuro posible en donde se presentan los fendémenos post-modernos.
En la que da hacia el pasado por superar se muestran los fendmenos pre-modernos. En la que se
abre/cierra hacia los mundos extrafios por conquistar se dan los fenomenos semi-modernos.

La dinamica del fundamento de la modernidad genera constantemente nuevas constelaciones de
posibilidades para la vida humana, las mismas que desafian "desde el futuro” a la capacidad de
sintetizacion de la modernidad capitalista. Alli donde ésta resulta incapaz momentdnea o
definitivamente de ponerse en juego radicalmente a fin de sostener este reto; alli donde su ambicion
conformadora le hace salirse de sus limites pero sin ir mas alla de si misma, las novedades posibles
de la vida social no alcanzan a constituirse de manera autonoma y se quedan en estado de
deformaciones de la modernidad establecida. Paradigmatico seria, en este sentido, el fenémeno ya
centenario de la politica econdmica moderna, que se empena en dar cuenta de la necesidad real de
una planeacion democratica de la produccion y el consumo de bienes, pero que lo hace mediante el
recurso insuficiente de sacrificar a medias su liberalismo econdmico estructural y su vocacion
cosmopolita para poner en practica intervenciones mas o menos autoritarias y proteccionistas
(paternalistas, unas, totalitarias, otras) del "estado” en la "economia’.

Otro tipo de reto que la modernidad capitalista no puede siempre sostener es el que le plantean
ciertas realidades de su propio pasado, provengan éstas figuras anteriores de la modernidad o de la
historia pre-cristiana de Occidente. Arrancados de su pertenencia coherente a una totalizacion de la
sociedad en el pasado, que estuvo dotada de autonomia politica y vitalidad historica, una serie de
elementos civilizatorios del pasado (objetos, comportamientos, valores) perduran sin embargo en el
mundo construido por la modernidad dominante; aunque son funcionalizados por ella, lo
inadecuado del modo en que lo estan les permite mantener su efectividad. Parcialmente indispen-
sables para ella, que se demuestra incapaz de sustituirlos por otros mas apropiados, son estos

"cuerpos extranos", fijados en una légica ya fuera de uso pero que es compatible con la actual, los



que se reproducen en calidad de fenomenos pre-modernos.

Diferentes de estos, los fendmenos semi-modernos son elementos (fragmentos, ruinas) de
civilizaciones o construcciones no occidentales de mundo social, que mantienen su derecho a existir
en el mundo de la modernidad europea pese a que el fundamento tecnoldgico sobre el que fueron
levantados ha sucumbido ante el avance arrasador de la modernizacion. La vitalidad que demuestran
tener estos elementos aparentemente incompatibles con toda modernidad —pese a que son
integrados en exterioridad, usados sin respetar los principios de su disefio, de manera muchas veces
monstruosa— es la prueba mas evidente de la limitacion eurocentrista que afecta al proyecto de la
modernidad dominante. Para no ser desbordada por la dinamica fundamental de la modernidad, que
tiende a cuestionar todos los particularismos tradicionales, la solucidon capitalista, que solo es
efectiva si reprime esa dinamica fundamental, se ha refugiado dentro de los margenes ya probados
de la "eleccion civilizatoria® propia del occidente europeo.

Reacciones de la modernidad capitalista ante su propia limitacion, estos tres fendmenos, pueden
llegar a presentarse juntos y combinados. Componen entonces el cuadro de grandes cataclismos
historicos. Tales han sido, hasta aqui, los dos casos del fracaso "socialista" en el siglo XX, el de la
contra-revolucion "socialista nacionalista® en Alemania y el de la pseudo-revolucion "socialista

colectivista” en Rusia.

La crisis de la modernidad establecida se presenta cada vez que el absolutismo inherente a su
forma esta a punto de ahogar la substancia que le permite ser tal; cada vez que, dentro de su
mediacion de las promesas emancipatorias inherentes al fundamento de la modernidad, el primer
momento de esa mediacion, esto es, la apertura de las posibilidades economicas de la emancipacion
respecto de la "historia de la escasez", entra en contradiccion con el segundo momento de la
misma, es decir, con su re-negacion de la vida emancipada, con la represion a la que somete a toda
la densidad de la existencia que no es traducible al registro de la economia capitalista: la asuncidén

del pasado, la disposicion al porvenir, la fascinaciéon por "lo otro".

Tesis 13

Modernizacion propia y modernizacion adoptada

Toda modernizacion adoptada o exdgena proviene de un proceso de conquista e implica por

tanto un cierto grado de imposicion de la identidad cultural de una sociedad y las metas



particulares de la empresa historica en que ella estd empefiada sobre la identidad y las metas
historicas de otra.

Mientras la modernizacion propia o enddgena se afirma, a través de todas las resistencias de la
sociedad donde acontece, en calidad de consolidacion y potenciacion de la identidad respectiva, la
modernizacidon exdgena, por el contrario, trae siempre consigo, de manera mas o menos radical, un
desquiciamiento de la identidad social, un efecto desdoblador o duplicador de la misma. La
modernidad que llega estd marcada por la identidad de su lugar de procedencia; su arraigo es un
episodio de la expansion de esa marca, una muestra de su capacidad de conquistar —violentar y
cautivar— a la marca que prevalece en las fuerzas productivas autoctonas. Por esta causa, la
sociedad que se moderniza desde afuera, justo al defender su identidad, no puede hacer otra cosa
que dividirla: una mitad de ella, la mas confiada, se transforma en el esfuerzo de integrar "la parte
aprovechable’ de la identidad ajena en la propia, mientras otra, la desconfiada, lo hace en un
esfuerzo de signo contrario: el de vencer a la ajena desde adentro al dejarse integrar por ella.

Cuando la modernizacion exodgena tiene lugar en sociedades occidentales, mas si éstas son
europeas y mas aun si han sido ya transformadas por alguna modernidad capitalista anterior a la
que tiende a predominar historicamente, este proceso de conquista presenta un grado de
conflictualidad relativamente bajo. La modernidad mas vieja (la mediterranea, por ejemplo) se las
arregla para negociar su subordinacion constructiva a la mas nueva (la noreuropea) a cambio de un
ambito de tolerancia para su 'logica” propia, es decir, para su marca de origen y para el cultivo de
la identidad social representada por ella.

La modernizacion por conquista se vuelve conflictiva y virulenta cuando acontece en la situacion
de sociedades decididamente no occidentales. Dos opciones tecnoldgicas propias de dos
"elecciones civilizatorias” y dos historicidades no sélo divergentes sino abiertamente contrapuestas
e incompatibles entre si deben, sin embargo, utopicamente, ‘encontrarse’ y combinarse, entrar en
un proceso de mestizaje. Por ello, la asimilacion que las formas civilizatorias occidentales,
inherentes a la modernidad capitalista, pueden hacer de las formas civilizatorias orientales tiene
que ser necesariamente periférica o superficial, es decir, tendencialmente destructiva de las
mismas como principios decisivos de configuracion del mundo de la vida. Una asimilacion de
¢stas como tales podria descomponer desde adentro al caracter europeo de su "occidentalidad” o
someterlo a una transformacion radical de si mismo —como fue tempranamente el caso de las
formas de la modernidad mediterranea (ibérica), obligadas en el siglo

XVII a integrar profundamente los restos de las civilizaciones precolombinas, por un lado, y de las



civilizaciones africanas, por otro.

En los procesos actuales de modernizacion exdgena, la modernidad europea, para ser aceptada
realmente, tiene que enrarecer al minimo su identidad histdrico concreta, esquematizarla, privarla
de su conflictualidad interna, desdibujarla hasta lo irreconocible; solo asi, reducida a los rasgos
mas productivistas de su proyecto capitalista, puede encontrar o improvisar en las situaciones no
occidentales un anclaje historico cultural que sea diferente del que le sirvid de base en sus
origenes. Igualmente, en el otro lado, en las sociedades no occidentales que deben adoptar la
modernidad capitalista, la aceptacion que hacen de ésta depende de su capacidad de regresion cul -
tural, del grado en que estan dispuestas (sin miedo al absurdo ni al ridiculo) a traducir a términos
primitivos los conflictos profundos de su estrategia civilizatoria, elaborados y depurados por
milenios en su dimension cultural.

Pareciera que alli, justo en el lugar del desencuentro, de la negacion reciproca entre ellos, es decir,
sobre el denominador comun de la exigencia capitalista —Ia voracidad productivo/consuntiva—, se
encuentra el Unico lugar en donde el occidente puede encontrarse con el resto del mundo. Por lo que
se ve, aunque respetuosa tanto del pasado como de lo no europeo, una modernidad alternativa no

podria contar con lo no occidental como un antidoto seguro contra el capitalismo.

Tesis 14

La modernidad, lo mercantil y lo capitalista

La socializacion mercantil forma parte constitutiva de la esencia de la modernidad; la
socializacion mercantil-capitalista s6lo es propia de la figura particular de modernidad que
prevalece actualmente.

La expansion de la funcion religiosa, es decir, socializadora, de la cultura cristiana, dependio, en la
Edad Media, de su capacidad de convencer a los seres humanos de su propia existencia en calidad de
comunidad real, de ecclesia, o "cuerpo de Dios". El lugar en donde los fieles tenian la comprobacion
empirica de ello no era, sin embargo, el templo; era el mercado, el sitio en donde el buen
funcionamiento de la circulacién mercantil de los bienes producidos permitia a los individuos
sociales, sobre el comun denominador de ‘propietarios privados’, reconocerse y aceptarse
reciprocamente como personas reales. La existencia de Dios resultaba indudable porque la violencia
arbitraria (el Diablo) que campeaba en las relaciones sociales post- o extra-comunitarias cedia en los

hechos ante la vigencia del orden pacifico de quienes comen el fruto de su propio trabajo. La



presencia de un Juez invisible era evidente pues so6lo ella podia explicar el "premio" que le tocaba
efectivamente a quien mas trabajaba y el "castigo” que se abatia sobre el que, aunque "oraba’, no
"laboraba".

Pero si es cierto que la mercancia estuvo al servicio de la consolidacion del cristianismo, no lo es
menos que éste terminaria destronado por ella. De ser el "lenguaje de las cosas” que ratificaba en los
hechos practicos la verdad re-ligante del discurso mitico cristiano, el mecanismo de metamorfosis
mercantil de la riqueza objetiva —el que lleva a ésta a abandonar su estado de producto y tomar su
estado de bien, neutralizandola primero en calidad de mercancia-dinero—pas6 de manera lenta pero
firme e irreversible a ser ¢l la verdadera entidad re-socializadora. El mercado sustituy6 al mito;
redujo al cristianismo, de eclessia, a un sistema de imperativos morales que idealizaba, como un
mero eco apologético, la sujecion de la vida humana a su propia accion "magica" de fetiche

socializador.

Pero lo que lo mercantil hizo con lo religioso, lo capitalista, a su vez, habria de hacer con lo
mercantil. En su lucha contra la prepotencia del monopolio publico y privado —contra la
violencia del dominio sobre la tierra y sobre la tecnologia—, la campafia de afirmacion
(expansion y consolidacion) de lo mercantil debié avanzar hasta una zona en la que lo mercantil,
para entrar, tenia que cambiar de signo, que convertirse en la negacion de lo que pretendia
afirmar. Debid mercantificar el ambito de /o no mercantificable por esencia; tratar como a un puro
objeto (Bestand) a aquello que deberia ser puro sujeto, como simple valor mercantil a lo que deberia
ser fuente de valor mercantil: la fuerza de trabajo del individuo humano. Debi6o dejar de ser
instrumento de la universalizacion de la propiedad privada y pasar a ser el instrumento de una
restriccion renovada, de nuevo tipo, de la misma; debi6 traicionar a lo mercantil y ponerlo a
funcionar como mera apariencia de la apropiacidn capitalista de la riqueza. Lo mercantil sélo pudo
vencer la resistencia del monopolio desatando las fuerzas del Golem capitalista. Pretendio servirse
de €l, y termind por ser su siervo.

A fines de siglo, la distincion entre lo mercantil y lo capitalista parece ya irrelevante y abstrusa
o simplemente cosa del pasado; la mercancia parece haber acomodado ya su esencia a esa
configuracion monstruosa de si misma que es la mercancia capitalista. Y sin embargo no es asi.

Hay una diferencia radical entre la ganancia capitalista que se puede dar en la esfera de la
circulacion mercantil simple y la que se da en la mercantil-capitalista. La primera seria el fruto

del aprovechamiento de una voluntad de intercambio entre orbes productivos/consuntivos de



valores de uso que estan desconectados entre si, voluntad que se impone por sobre la
inconmesurabilidad factica de sus respectivos valores mercantiles. La segunda resulta del apro-
vechamiento de wuna constriccion imperiosa al intercambio que aparece, pese a la
inconmesurabilidad esencial de sus respectivos productos, entre las dos dimensiones de la
reproduccion de la riqueza social: la de la fuerza de trabajo, por un lado, y la del resto de las
mercancias, por otro. Lo que en el primer caso seria el resultado de la "desigualdad"
espontaneamente ventajosa en un "comercio exterior’, en el segundo es la consecuencia de una
instalacion artificial de esa "desigualdad’ en el ‘comercio interior’. Contingente y efimera en el
primer caso, la ganancia capitalista es imperiosa y permanente en el segundo.

Desde la perspectiva puramente mercantil, todo el mercado moderno, como realidad concreta, no
seria otra cosa que una superfetacion parasitaria de la propia realidad mercantil. Lo capitalista
estaria alli unicamente como una deformacion arbitraria, por debajo de la cual se repetiria de
manera clasica y necesaria el triunfo indefinido del proceso puro de la circulacion por equivalencia.
Las "impurezas” concretas que hacen de €l un proceso intervenido —sea espontdneamente por el
poder ‘ciego” de la monopolizacion capitalista o artificialmente por la imposicion "visionaria" de una
planeacion distributiva— no alcanzarian a destruirlo por cuanto ¢l es la estructura que las sostiene.

La posibilidad de soltar del todo la "mano invisible" del mercado —la que atravesaria los
muchos "egoismos pequefios’ para construir un "altruismo general"—, de liberar al Azar que guia el
mecanismo de circulacion por equivalencia, se encuentra en el fundamento mismo de toda
modernidad. Sin embargo, su realizacion en la modernidad capitalista, que pretendi6 protegerla de
los parasitismos estatales o sefioriales que la ahogaron en la era de la escasez, la ha llevado a un
nuevo callejon sin salida. En la inauguracion mercantil-capitalista de lo que debia ser la era de la
abundancia se impone de manera espontanea el predominio de un comportamiento mer cantil que
reniega de si mismo. Es un comportamiento temeroso que pretende "abolir el azar’ mediante la
repeticion incesante de un tramposo coup de dés que asegura al capital contra el riesgo de no

obtener ganancias en la apuesta de la inversion.

Tesis 15

"Socialismo real" y modernidad capitalista

Considerado como orbe econdomico o "economia-mundo”, el "mundo socialista” fue el resultado



histérico de un intento frustrado de remodelacion por parte del viejo imperio econdmico de Rusia;
un intento dirigido a aislarse del orbe econdmico o "mundo capitalista" y a competir con él,
puesto en practica sobre la base de una correccion estatalista del funcionamiento capitalista de la
economia. Sin posibilidades reales de constituirse en un orden social realmente diferente y
alternativo frente al orden capitalista y su civilizacidn; sin posibilidades efectivas de desarrollar
una estructura técnica acorde con una reconstitucion revolucionaria de semejante alcance —hecho
que se manifestd temprana y dramaticamente en la historia de la revolucion bolchevique—, "el
mundo socialista” no pasé de ser una recomposicion deformada, una versidbn o repeticion
deficiente de ese mismo orden social y de esa misma civilizacion: una recomposicion que, si bien
lo separ6 definitivamente de él, lo mantuvo sin embargo irrebasablemente en su dependencia. Lo
distintivo del comunismo soviético y su modernidad no estuvo —paraddjicamente— en ninguna
erradicacion, parcial o total, del capitalismo. Lo caracteristico de ¢l consistio en verdad en lo
periférico de su europeidad y en lo dependiente de su economia y en el caracter estatal de la
acumulacion capitalista que lo sustentaba.

Una colectivizacion de los medios de produccion como la que tuvo lugar en este "comunismo *,
que fue en verdad una estatalizacion de la propiedad capitalista sobre los mismos, no elimina
necesariamente el caracter capitalista de esta forma de propiedad. Por ello, si se consideran
comparativamente las dos totalidades imperiales, la ecomonia-mundo "socialista” (Rusia, la Union
Soviética y el bloque de la Europa centroriental) y la economia-mundo "capitalista" (su nucleo
trilateral, pero también su periferia "tercermundista"), las innegables diferencias entre ellas —en
lo que se refiere a las condiciones de existencia de la "sociedad civil": reprimida pero protegida, en
la primera, desamparada pero libre, en la segunda— no resultan ser mas importantes que sus
similitudes también inocultables —en lo que atafie a la estructura y al sentido mas elementales de
la modernizacion de su vida cotidiana. La sujecion de la "légica" de la creacion de la riqueza
social concreta a la "logica" de la acumulacidon de capital, la definicion de la humanidad de lo
humano a partir de su condicion de fuerza de trabajo, para no mencionar sino dos puntos
esenciales de la modernidad econdémica y social capitalista, fueron igualmente dos principios
basicos de la modernidad

"socialista’, que se proclamaba sin embargo como una alternativa frente a ella.

El proyecto elemental de la modernidad capitalista no desaparecié en la modernidad del
"socialismo real"; fue simplemente mas débil y ha tenido menos oportunidades de disimular sus

contradicciones.



El derrumbe del "socialismo real" —desencadenado por la victoria lenta y sorda, pero
contundente, de los estados capitalistas occidentales sobre los estados "socialistas” en la "guerra fria"
(1945-1989) —, ha borrado del mapa de la historia viva a las entidades socio-politicas que de
manera tan defectuosa ocupaban el /ugar historico del socialismo. Lo que no ha podido borrar es
ese lugar en cuanto tal. Por el contrario, al expulsar de él a sus ocupantes inadecuados —que
ofrecian la comprobacion empirica de lo impracticable de una sociedad verdaderamente emancipada,
e indirectamente de lo incuestionable del establishment capitalista —\ le ha devuelto su calidad de

terreno fértil para la utopia.



REFERENCIAS

1989 es el texto que sirvidé de Presentacion al nim. 59 (otofio de 1990) de la revista Cuadernos
Politicos, dedicado a la caida del "socialismo real".

"A la izquierda" se publicéd originalmente en el nim. 6 de la revista Utropias. Es el texto de la
conferencia dictada por el autor dentro del ciclo "Cuestiones politicas” organizado por la
Facultad de Filosofia y Letras de la UNAM en enero de 1990.

Postmodernismo y cinismo es el texto de la ponencia presentada por el autor en el I Encuentro
Internacional de Filosofia Politica que, con el tema "La democracia y sus problemas, hoy’, tuvo
lugar en Segovia, en abril de 1993.

La identidad evanescente: ponencia del autor en el "Primer encuentro Hispano-Mexicano de
Ensayo y Literatura", que tuvo lugar en la Facultad de Filosofia y Letras de la UNAM, en
febrero de 1991.

El dinero y el objeto del deseo: ponencia del autor en el Simposio sobre "El discurso del amor",
organizado por Noé¢ Jitrik en la UNAM, en 1990. Se publicod en el num. 4 de Debate feminista,
México, 1991.

Una version reducida de "Heidegger y el ultra-nazismo" se publicé en La Jornada Semanal nim.
13, de septiembre de 1989.

El texto de Lukdcs y la revolucion como salvacion fue presentado por el autor en el "Simposio
Internacional Gyorgy Lukacs y su época’, efectuado durante el mes de noviembre de 1985 en la
UAM-Xochimilco de México.

La comprension y la critica (Braudel y Marx sobre el capitalismo) es el texto corregido y
ampliado de la conferencia expuesta por el autor en las "Primeras Jornadas Braudelianas
Internacionales’, que tuvieron lugar en el Instituto Mora de la ciudad de México en octubre de

1991.

Una version considerablemente reducida de Modernidad y capitalismo (15 tesis) fue publicada
anteriormente: primero, como material de discusion interna de la DEP de la Facultad de
Economia de la UNAM, en /987, después, en el nim. 58 (invierno de 1989) de la revista
Cuadernos Politicos, finalmente corregida en el vol. XIV, nam. 4 (otofio de 1991) de Review,

revista del Fernand Braudel Center, en Nueva York.



