namero 20 (segundo semestre 2009)
number 20 (second semester 2009)

Revista THEOMAI/ THEOMALI Journal

Estudios sobre Sociedad y Desarrollo / Society and Development Studies

Issn: 1515-6443

De la alienacion, al derecho a la ciudad.
Una lectura (posible) sobre Henri Lefebvre

Ana Nuriez!

Introduccion

“Teoria de la produccién del espacio, y no de tal o cual cosa en el
espacio...Esta biisqueda o investigacion sobre el espacio data de mi
infancia.”

Henri Lefebvre

En los altimos afios, algunos investigadores argentinos, en particular, han percibido y
coincidido que “un aspecto de la “revuelta” al que los estudiosos de la accion colectiva estin,
lentamente, comenzando a prestar debida atencion:[son] sus dimensiones espaciales (...)
Durante la iiltima década, y siguiendo los trabajos pioneros de Foucault (1979, 1980) y Lefebure
(1991), gedgrafos y tedricos sociales han insistido en la necesidad de incorporar el “espacio” en

1 Docente-Investigadora del Area de Urbanismo, y Directora del Centro de Estudios del
Desarrollo Urbano, Facultad de Arquitectura, Urbanismo y Disefio, Universidad Nacional de
Mar del Plata

34
http:/ /www.revista-theomai.unqg.edu.ar/numero20/ ArtNunez.pdf



Theomai 20

2do semestre
2nd semester

2009

nuestras interpretaciones y explicaciones de los fenomenos sociales” (Auyero, 2002); y
también que “...en las ultimas décadas, gedgrafos y otros cientificos sociales han insistido en
la necesidad de incorporar el espacio en la explicacion de los fenomenos sociales. Donde las
raices de esta interpretacion pueden hallarse de manera mds clara y explicita es en el marxismo
francés y, mds particularmente, en las contribuciones de Henri Lefebvre” (Sznol, 2007).2

Sin embargo, esta reiterada mnecesidad de incorporar el espacio y atender a las
contribuciones de Henri Lefebvre, en los trabajos antes mencionados, es vulgarizada en
tanto opera un obstdculo epistemoldgico: fetichizar el espacio como algo dado,
reificado, simplificando sus aportes al cefiirse, de forma descontextualizada y casi
excluyente, a su decisiva tesis que “El espacio (...) siempre ha sido politico y estratégico”
(Lefebvre, 19762:46). Sin embargo, es de destacar que esta estrategia urbana, definida a
partir de la reflexion sobre el fenémeno urbano, se presenta bajo un doble aspecto: una
estrategia del conocimiento, y una estrategia politica (Lefebvre, 1971%:246). De hecho,
para Lefebvre (1971%:211) “...no existe el espacio urbano, sino espacios urbanos, varios
espacios diferenciados, calificados, distintos del espacio geométrico o geogrifico. Un espacio es la
inscripcion en el mundo de un tiempo. Los espacios son realizaciones, inclusiones en la
simultaneidad del mundo externo de una serie de tiempos, de ritmos de la ciudad...”

Claro que “el capitalismo produce un espacio (..) un espacio instrumental: el de la
reproduccion de las relaciones de produccion. Insisto: no se puede comprender la reproduccion
de las relaciones de produccion si no se tienen en cuenta tres elementos: la cotidianeidad; lo
urbano (...) y la produccion del espacio en general” (Lefebvre, 1976:237; 19762:5). “Este
andlisis - dice - difiere de los estudios que pululan (...) y que no conciernen mds que a
representaciones (...) o fragmentaciones del espacio (..) Existe una contradiccion del
espacio” (Lefebvre, 19762:119-130). El problema es que “con frecuencia, se aisla (...) de
entre lo escrito y publicado por mi, fragmentos, eslabones separados: el que concierne al
marxismo, la vida cotidiana, el espacio, la arquitectura, el urbanismo, etc. No estoy de acuerdo
con estas fragmentaciones; un fluido tinico recorre el conjunto...” (Lefebvre, 19762:8-9). Un
analisis que reposa en la dialéctica; dialéctica entre lo concebido y lo vivido;
complejidad de la vida que se revela tardia y lentamente. En sus palabras, “...diré que mi
obra, mi sola obra, es mi vida, mi vivir” (Lefebvre, 1976:10). Vida que se niega a contar,
pero que en un par de renglones deja entrever ese nudo de conflictos, ese montén de
contradicciones con que se define a si mismo, y que exhibe, quizés, ese fluido que
recorre el conjunto: “Dos hadas malignas se inclinaron sobre mi cuna, el comercio y la
burocracia, ya que mi madre pertenecia a una familia de comerciantes y mi padre fue
funcionario, por lo que odio la tienda y detesto la oficina; estas dos hadas se unieron a dos
horribles brujas, la religion y la guerra. Punto” (Lefebvre, 1971:14-15). De alli la
importancia de elevar lo cotidiano al lenguaje y a lo conceptual; porque lo cotidiano,
empobrecido en su alienacién, se abatié6 pesadamente sobre él, y sélo llegaria a
transformarse mediante una previa penetracion a través del andlisis (Lefebvre,
1971:207-209).3

2 Es sorprendente la ausencia de citas cruzadas entre los autores, y la nula o escasa referencia a
los excelentes articulos de Oslender (1999; 2002). Asimismo, tal relevancia del espacio ya habia
sido puesta de manifiesto por Harvey (1973), Gregory (1984), y Massey (1993), entre otros.

3 Dice Lefebvre (1986:179): “La modernidad y la cotidianeidad, dos complices prostituidas: la bella, y la
fea, la opulenta y la mustia actiian conjuntamente, hacen trampas, engafian, multiplican las
supercherias.”
35
http:/ /www.revista-theomai.unqg.edu.ar/numero20/ ArtNunez.pdf



Theomai 20

2do semestre
2nd semester

2009

La restitucion de la problemdtica

Nueve afios antes que publicara la primera parte de la Critique de la vie quotidienne
(1946)4, Henri Lefebvre esta inmerso en una encarnizada lucha que se desarrolla en el
interior y fuera del marxismo, entre los dogmaticos y los criticos del dogmatismo y
explicita que la filosofia tuvo, para Marx, un caracter programdtico, un programa para lo
humano, un proyecto del hombre, que debe confrontarse con la realidad, es decir, con
la praxis. (Lefebvre, 1971:9,16). 5 En el Prélogo a la quinta edicién francesa de EI
Materialismo Dialéctico (1971, en adelante EMD), Lefebvre expone los siguientes
problemas que, para él, estaban inclinando al marxismo oficial “institucional” hacia
una filosofia sistematica de la naturaleza: a) desconfianza y rechazo de las obras
juveniles de Marx; b) una simplificacién del marxismo y del materialismo, acompafiada
de un retroceso metodolégico; c) sostener la tesis de la dialéctica en la naturaleza como
fundamento del pensamiento dialéctico, apartdindose de lo que constituye
verdaderamente el problema; y d) el marxismo institucional no queria oir hablar de
alienacion, por razones politicas.

Asi, Lefebvre pone en primer plano el concepto de alienacion, no sélo como concepto
filoséfico, sino como instrumento de andlisis, argumentando que su uso no puede
limitarse al estudio de la sociedad burguesa, sino que permite desenmascarar y criticar
las alienaciones y politicas en el socialismo, en particular durante el periodo staliniano.
So6lo cuando el dogmatismo se agote, se podra restituir la problematica del
pensamiento de Marx y del marxismo, “que es auin la nuestra” (Lefebvre, 1971:17).

Esta obra (EMD) se estructura en dos Capitulos. El I, La contradiccion dialéctica, parte de
un examen critico del hegelianismo¢ y recupera el fundamento filoséfico de las obras
de Marx, reordenando el pensamiento, a partir de la teorfa de la alienacién y la critica
del Estado, para concluir con la unidad de la doctrina. Aqui, plantea que la praxis es el
punto de partida y de llegada del materialismo dialéctico; su finalidad no es otra que la
expresion lucida de la praxis, del contenido real de la vida y, correlativamente, la
transformacién de la praxis actual en una préctica social consciente, coherente y libre.
El conocimiento y la accién creadora, son inseparables. Luego del materialismo
dialéctico, los hombres pueden y deben proponerse una solucién total, por que el
Hombre no existe de antemano, metafisicamente; reflexion que cierra el Capitulo I,
para abocarse a la Produccién del Hombre, en el Capitulo II. Es decir, Lefebvre parte del
hombre para llegar al Hombre libre, al Hombre total, una “vuelta del hombre a si
mismo”; la unidad de todos los elementos de lo humano; es el sujeto y el objeto del
devenir. El hombre total es el hombre “desalienado” (EMD, 179), rompiendo con todo
determinismo fisico y social; como verdadero sujeto del devenir:

4 La primera parte de Critique de la vie quotidienne fue publicada en 1946, el segundo volumen en
1961, y, el tercero, en 1981, pero aparecié un resumen bajo el titulo de La vie quotidienne dans le
monde moderne en Ediciones Gallimard en 1967.
5 Es importante, en este punto, poner en relacién el pensamiento de Lefebvre con la concepcién
del hombre en la obra de Hugo Zemelman. Siguiendo a Romo Torres (2006), Zemelman
involucra, al mismo tiempo, las visiones epistémica y antropoldgica, en “...una contribucion para
plantear la potencialidad de la capacidad de pensar del sujeto concreto. Desde el enfoque zemelmaniano,
esta forma de razonamiento destaca la dimension colectiva de los sujetos: ‘Lo mds importante de la
capacidad critica es su vinculacion con el descubrimiento del hombre como sujeto social de la historia, no
ya como individuo™ (en Romo Torres, 2006).
6 .existe entre Marx y sus predecesores, entre Marx y Hegel, una ruptura politica y no una ruptura
filosofica o epistemologica” (Lefebvre, 1976:56).
36
http:/ /www.revista-theomai.unqg.edu.ar/numero20/ ArtNunez.pdf



Theomai 20

2do semestre
2nd semester

2009

“...el devenir en general es la primera existencia determinada, el primer concreto, del cual el ser
y la nada puros son los momentos abstractos. El devenir es devenir de algo, de un ser; y en el
devenir, la nada es el fin de aquello que es, pasaje y transicion hacia otra cosa, limite,
desaparicion y creacion, virtualidad y nacimiento”.

“Bajo la forma de teoria general del devenir y de sus leyes, o de teoria del conocimiento, o de
logica concreta, el materialismo dialéctico no puede ser mds que un instrumento de
investigacion y de accion, jamds un dogma. El no define nunca: sitiia los dos elementos de la
existencia humana: el ser, la conciencia.” (Lefebvre, 1971:32, 119)

Sin embargo, aun cuando el hombre viviente es el verdadero sujeto del devenir,
alrededor de él, encima de él, las abstracciones toman una forma extrafia: los Fetiches.
El Fetichismo es a la vez un modo de existencia de la realidad social, un modo real de
la conciencia y de la vida humana, y una apariencia, una ilusién de la actividad
humana (Lefebvre, 1971:100). Ahora bien, el fetichismo retoma, eleva a un nivel
superior, la teorfa de la alienacién y de la cosificacién del individuo:

“La alienacion - o mds exactamente la “cosificacion - de las actividades humanas es por lo tanto
un hecho social, y también, un hecho interior (...) Es asi completamente engatiado y despojado”
(Lefebvre, 1971:83)

El problema, para Lefebvre, es que la alienacion sustancial, la “cosificacion”, niega a los
hombres vivos, pero éstos la niegan a la vez. Esta alienacién del hombre puede ser
superada en condiciones practicas y a través de una accion que no es puramente moral.
Es necesario que este estado de cosas se vuelva “insoportable”; se trata de esperar una
nueva etapa de la civilizacion y de la cultura. De nuevo, son el conocimiento y la accion
los que disiparan las nubes del fetichismo, discriminando la forma del contenido. En
otras palabras, la alienacion es un momento en el poderio y la conciencia creciente de los
hombres, en el que el papel del pensamiento filosofico es eliminar las posiciones que
impiden la apropiacion del contenido de nuestro ser.” Cuando los hombres se vuelven
instrumentos; cuando las actividades humanas no tienen mas que fines utilitarios,
existe una condiciéon inhumana. Para poner fin a esto, es necesario superar la
subordinacién de una clase a otra, cambiando las condiciones de existencia y logrando
la unidad de todos los elementos de lo humano, la aprehensién del contenido total,
alcanzando plena conciencia de la praxis. Una praxis que es doblemente creadora: a) de
conocimiento; y b) de invencién, o descubrimiento (Lefebvre, 1971).8

En mi opinién, la intensidad y envergadura de esta obra, no sélo es de crucial
importancia para internarse en el fluido que recorre el conjunto, sino que, contrariamente
a lo que postulan autores como Lindén (2003), evidencia un pensamiento fuerte y
sugerente, para entender tanto la reproduccién social, como la produccién de la
sociedad.

7 Para Zemelman, el “momento significa hacer un anudamiento de todos nuestros tiempos, los vividos y
los que dependen de éstos, en forma de que lo posible surja como incompletud de lo real. Es la experiencia
como esperanza”. En Romo Torres (2006).
8 También aqui encuentro cierta imbricacién con la obra de Zemelman (1987:64-65), para quien
“La aprehension es la capacidad para descubrir la teoria (...) En la medida en que la concrecion es lo
posible de concrecion y no lo dado cristalizado, su andlisis debe hacerse sin perder el movimiento de lo real
(...) El movimiento aprehension-conceptualizacion también se refiere a la relacion entre la funcion de
apertura y la funcion explicativa”.
37
http:/ /www.revista-theomai.unqg.edu.ar/numero20/ ArtNunez.pdf



Theomai 20

2do semestre
2nd semester

2009

El objetivo revolucionario

“El problema urbano es un problema revolucionario, que pone en
cuestion las estructuras de la sociedad actual..La Comuna representa
hasta nosotros la iinica tentativa de un urbanismo revolucionario...”

Henri Lefebvre

En 1958, y después de 30 afios de lucha, Henri Lefebvre transforma, libremente, su
suspension del Partido Comunista, en exclusiéon. Unos meses antes, publica una serie
de textos, entre los que se destaca “Manifiesto para un romanticismo revolucionario”,
en momentos en que se formaba el grupo “situacionista”. La idea de crear “nuevas
situaciones”, esta en estrecha relacion con la teoria que expone en su segundo volumen
de la Critique de la vie quotidienne, la teoria de los momentos de la vida, discerniendo
entre instantes y momentos. Aqui, afronta el empobrecimiento y adopta como objetivo
revolucionario la transformacién de la vida cotidiana por una subversiéon total,®
postulando la interconexién que enlaza la critica de la vida cotidiana, la nocién de
proyecto, de situacién, de subversion y el rechazo de la vida prefabricada, programada
por el capitalismo (Lefebvre, 1976):

“Hay una vida social infra-politica, infra-estatal, como hay una vida infra-cotidiana.
Hay que atraer esos grupos, esos paises (...) hay que agudizar la critica del Estado y de
la cotidianeidad, radicalizarla. Pasado ese dintel, entramos en un nivel distinto, de
pensamiento y de praxis” (Lefebvre, 1976:155).

A partir de la segunda posguerra, en los paises europeos se renuevan los estudios
urbanos, particularmente en Francia, donde el Estado no sélo apoy6, sino que
promovié investigaciones referidas a lo que se denominé la “revolucién urbana”. Por
un lado, los instrumentos tedrico-metodolégicos de la sociologia norteamericana se
mostraban limitados para el abordaje de los estudios urbanos;l y, por otro, la
reconstruccién urbana de posguerra sacé a la luz conflictos sociales latentes, que
propiciaron la aplicacién del analisis marxista (Cignoli, 1997). Sin embargo, el
pensamiento material, en sus diversas versiones “marxistas”, operaba con categorias
vinculadas con visiones economicistas, con un “hombre de la necesidad”. La ruptura
epistemolégica que hara posible una nueva vision material del espacio fueron, por un
lado, las reflexiones acerca del poder, inaugurando un conjunto de nuevos saberes

9 Al mismo tiempo, Lefebvre (1962), prepara un libro sobre la Comuna, en el que narra el 18 de
marzo de 1871 y esboza una teoria del acontecimiento “La gran lucha de la cual la Comuna es un
momento, dura siempre...” “El estudio del acontecimiento revolucionario, considerado como fendémeno
total, se ha proseguido simultineamente en dos direcciones: la restitucion en su plenitud del
acontecimiento y de su relato (...) y, al mismo tiempo, el andlisis de sus elementos y de sus condiciones”.
El andlisis arriesga siempre relegar a la sombra un cardcter esencial del acontecimiento: el hecho de que
contintia una totalidad indivisible, original, singular...” “ Aunque el historiador en tanto que tal no
pueda aprehender todo el devenir, la cooperacion del historiador, del socidlogo, del economista, del tedrico
de las ideas, del psicologo, tiende hacia una historia total”.
10 Se cuestionaba, por ejemplo, el divorcio entre teoria e informacién empirica, motivando el
reclamo de nuevos instrumentos de medicién, como las encuestas.
38
http:/ /www.revista-theomai.unqg.edu.ar/numero20/ ArtNunez.pdf

“



Theomai 20

2do semestre
2nd semester

2009

acerca de lo social (Roze,1995) y, por otro, desde la geografia, la influencia de David
Harvey.11

Siguiendo literalmente a Castells (1998), tres procesos convergieron para ello2: 1) la
renovacion intelectual en Francia en la década de 1960, cuando las ciencias sociales se
desprenden de la filosoffa, y se funda la primera escuela francesa de sociologia, en
Nanterre, dirigida por Alain Touraine!® e incluyendo a profesores como Henri
Lefebvre, (y asistentes como Manuel Castells); 2) los movimientos sociales de 1968; y 3)
la penetracién de las ideas de mayo de 1968 en la élite tecnocratica francesa y en la
ideologia urbana del gobierno. Esto motivé un megaprograma de investigacion en la
Escuela de Sociologia Francesa, abierto en cuatro corrientes: a) Henri Lefebvre,
representado por él mismo; b) el marxismo ortodoxo, con Jean Lojkine, Christian Topalov
y Edmond Pretecielle; c¢) la Escuela de Michel Foucault, organizada alrededor del
CERFL; y d) el marxismo estructuralista, con sello althusseriano, representado
principalmente por Manuel Castells. Las cuatro corrientes contribuyeron a revigorizar
la investigacién urbana al colocar el poder y las relaciones sociales conflictivas, en el
centro de la dindmica urbana y al intentar conectar la teoria con la investigaciéon
empirica, con la excepcion del esfuerzo puramente tedrico de Lefebvre.

Sin embargo, algo de lo que no dice Castells es, en primer lugar, que con Lefebvre
trabajaban Jean Baudrillard, Rene Lourau y Henri Raymond, quienes tenian una
relaciéon muy estrecha con los estudiantes, entre quienes se encontraba Daniel Cohn-
Bendit.14 Los cursos de Lefebvre, desde la década de 1960, abordaban, sobre todo, el
tema de la alienacién politica y la critica de la sociedad contemporanea, sociedad que
ya en 1960 él llama “sociedad burocratica de consumo dirigido”, desembocando en la
consigna estudiantil “Abajo el Estado policia” (Lefebvre, 1976). 15

En segundo lugar, si bien Lefebvre postula que lo mental y lo espacial estin unidos por
unos lazos rotos por la filosofia en Europa (1976:221), y aborda el problema del espacio por
multiples caminos, su fidelidad con el pensamiento marxista de estudiar las fuerzas

11 Tanto Harvey como Lefebvre han sido criticados por el énfasis otorgado al papel
desempefiado por el capital financiero, en desmedro del productivo. Ver este tema en Cignoli
(1997).
12 Por supuesto que para Lefebvre (1976:107-108) “...mayo del 68 no es Nanterre, ni Paris, sino el
apogeo de un movimiento mundial. Movimiento que se inicia hacia 1957-58 con el fin de la oposicion
antistaliniana en el seno de un partido comunista que se anquilosa (...) Se dio una lucha intensa en el
interior de la Universidad, conflicto entre el cientificismo impdvido e indiferente y la contestacion. Esta
lucha tedrica e ideoldgica, lucha de clases a su manera, alcanzé su apogeo hacia 1968.”
13 En una reunién plenaria del departamento de sociologia al comenzar el curso de 1968, Alain
Touraine habla extensamente sobre una indispensable modernizacién de la Universidad, que
respondiese a las necesidades de la industria y del mercado. Lefebvre toma la palabra y pide a
los estudiantes que reflexionen sobre su porvenir. Un estudiante interpela a Touraine,
violentamente, diciéndole: “Quiere convertirnos en vagones de ferrocarril y ponerlos sobre railes para
que salgan a la hora!”. Ese estudiante era Daniel Cohn-Bendit. En Lefebvre (1976, 116-117).
14 Los del “22 de marzo” tenian la consigna “A la Sorbona pasando por la Santé para saludar a los
comparieros en prision...” Enfilan por el boulevard Arago, hasta el Barrio Latino. Los estudiantes
dicen a Lefebvre: “Hemos tomado la idea de tu libro sobre la Comuna”. E1 6 de mayo de 1968,
conocido como el “lunes sangriento”, el consejo de disciplina de la Universidad convoca a
Daniel Cohn-Bendit y Lefebvre lo acompafia como defensor. En Lefebvre (1976).
15 En Nanterre se tendia en general a la represion, pidiendo a los profesores cierto control sobre
los estudiantes, lo que llevé a Lefebvre a decir al decano: “Serior, no soy un policia” (Lefebvre,
1976:113).
39
http:/ /www.revista-theomai.unqg.edu.ar/numero20/ ArtNunez.pdf



Theomai 20

2do semestre
2nd semester

2009

productivas y la relacién conflictual entre éstas y la produccion, lo lleva a potenciar el
espacio como fuerza productiva:

“Ello significa, no que la ciudad sea lugar pasivo de la produccion o la concentracion de
capitales, sino que ‘lo urbano™ interviene como tal en la produccién (en los medios de
produccion)” (Lefebvre, 1969:76)

“La realidad urbana (...) se convierte en fuerza productiva (...) El espacio...se vuelve producto
del trabajo social, es decir, objeto muy general de la produccion y, por consiguiente, de la
formacion de plusvalia” (Lefebvre, 1972:21,159-160)

“La produccion del espacio no es una produccion cualquiera, arnade algo decisivo a la
produccion, puesto que es también reproduccion de las relaciones de produccion” (Lefebvre,
1976:232)

Y, en tercer lugar, Lefebvre dedica entre 10 y 15 afios a estudiar los problemas agrarios,
con el objetivo de contribuir al socialismo, llegando a escribir un libro que nunca pudo
publicar. Empero, al sudoeste de Francia se empezaba a fundar la Ciudad Nueva de
Mourenx,¢ proceso que estudi6 in vivo, in statu nascendi, desde que se comenzaron a
arrasar los bosques (Lefebvre, 1976). Por un lado, operaban en la region fuertes
transformaciones en la agricultura y, por otro, la irrupcién de lo urbano formando
parte de la urbanizacién y la industrializacion, dos aspectos de un proceso conflictivo y
dialéctico (Lefebvre, 1969:23-24). A ello dedica, precisamente, el primer capitulo de EI
derecho a la ciudad (EDC), titulado “Industrializacién y wurbanizacién: primeras
aproximaciones”, siendo el autor que retoma la génesis del proceso de urbanizacién, es
decir, la transferencia de la renta agraria a la ciudad, como base de expansién de la
economia urbana. En el tercer acto del drama de la ciudad, 17 o destruccién de la
“urbanidad” con la expulsion del proletariado del centro y de la ciudad misma, (EDC:
31-32) plantea que, al finalizar la segunda posguerra, el derecho al alojamiento aflora
en la conciencia social, pero s6lo es reconocido como apéndice a los “derechos del
hombre”. La racionalidad estatal llega al extremo, llevando a su forma pura el concepto
de habitat, instaurado como suma de presiones, y excluyendo el habitar:

“Habitar, para el individuo o para el grupo, es apropiarse de algo. Apropiarse no es tener en
propiedad, sino hacer su obra, modelarla, formarla, poner el sello propio. Habitar es apropiarse
un espacio (...) el conflicto entre apropiacion y constrefiimiento es perpetuo a todos los niveles, y
los interesados los resuelven en otro plano, el de lo imaginario” (Lefebvre, 1971% 210).

El espacio del habitar son gestos, recorridos, cuerpo y memoria, simbolos y sentidos,
contradicciones y conflictos entre deseos y necesidades, etc. Es tiempo cercado en un
espacio (Lefebvre, 1972:187) y, para Zemelman (1998), citado en Romo Torres (2006),
“El espacio es el tiempo atrapado por la l6gica del caminante; que es el constante desafio de
constituir relaciones o conocimiento”.

La problemaética de conjunto es la crisis de la ciudad; crisis tedrica, practica y mundial.18
La conciencia de la ciudad y de la realidad urbana, se atrofia. Ahora bien, cuando se

16 Lacq es un poblado situado en el extremo suroriental de Francia, donde se descubri6 petréleo
y gas natural en 1951. Entre 1957 y 1961 se cre6 el cercano pueblo de Mourenx, para ser
habitado por obreros de los campos petroliferos y es colindante con el pueblo donde Lefebvre
pasaba varios meses al afio.

17 Lefebvre ha escrito, también, piezas de teatro: “ He imaginado distintas situaciones y personajes de
teatro que vivian [ el fervor, el temblor, oscuridad y opacidad carnal de la vida] esta problemitica
esperando que la resolvieran por si mismos: no lo han hecho. En ellos proyecté mis contradicciones...”
(Lefebvre, 1976:11).

18 Casi treinta afios después, Manuel Castells y Jordi Borja (1997:11-13) escribian: “La humanidad
se encamina hacia un mundo de urbanizacion generalizada (...)la globalizacion, la informacionalizacion y
40
http:/ /www.revista-theomai.unqg.edu.ar/numero20/ ArtNunez.pdf



Theomai 20

2do semestre
2nd semester

2009

reinvente la realidad urbana y se intente restituir la centralidad, se habra modificado la
estrategia de clases, emergiendo el centro de decision. De este modo, nace la reflexiéon
urbanistica imbuida de un racionalismo operativo, cuya finalidad es una estrategia
justificada por una ideologia. Revestido con la nocién de sistema, el racionalismo
restaurard la coherencia, sistematizando la I6gica del hibitat.

Empero, no hay una marcha tnica de la reflexién urbanistica, sino varias tendencias a
través de las que se perfila una estrategia global, es decir, un sistema unitario y un
urbanismo ya total. En otras palabras, unos haran entrar a la sociedad de consumo
dirigida en la préctica; otros construiran centros decisionales, concentrando los medios
de poder, pero todos se retnen para una refinada explotacién de la gente, como
productores, como consumidores de productos y de espacio. La convergencia de estos
proyectos plantea politicamente el problema de la sociedad urbana. Para Lefebvre, la
sociedad urbana es, por un lado, una referencia empirica insustituible (la sociedad que
surge de la industrializacion; de la urbanizacién completa) y, por otro, una hipétesis (la
urbanizacién completa de la sociedad, hoy todavia virtual), un campo de aplicaciéon de
las ideas filosoficas (Lefebvre, 1969; 1972). La hipétesis de urbanizacion total de la
humanidad imbrica una doble dimensién: es objeto de andlisis cientifico pero, a la vez,
objetivo de praxis politica. Consiste en considerar la industrializacion como un
momento de la urbanizacién, un instrumento. Pero no se trata de una filosofia de la
ciudad, sino presentar un proyecto de sintesis y totalidad, y, finalmente, el examen de lo
analitico, rechazando el andlisis espectral o, en otros términos, los recortes de la realidad
urbana por las ciencias parcelarias.

Lefebvre arremete criticamente contra el recorte de los hechos llevado a cabo por cada
ciencia especializada, las que seleccionan un cierto &mbito, y son los técnicos los que
integran los fragmentos, llevando a una politica que destruye los espacios diferenciales de
lo urbano, impidiendo su habitabilidad (Lefebvre, 1972:56). Por el contrario, la
exigencia de una sintesis solo puede ser encomendada a una praxis, es decir, una critica
cientifica anclada a wuna perspectiva orientada politicamente, pasando de la
fenomenologia, al andlisis; de la 16gica, a la dialéctica.

En este marco, denuncia la estrategia del conocimiento de la ilusion urbanistica
(Lefebvre, 1972:156 y ss.), y de las otras ilusiones vinculadas a ella: la ilusion filoséfica
y la ilusién estatal; ilusién en tanto pretende reemplazar la préctica urbana, que no la
estudia pues no la ve, es un campo ciego, por el dominio y sometimiento a su orden del
proceso de urbanizacion. Es un urbanismo de clase, que oculta una estrategia de clase,
y que implica un doble fetichismo: a) el de la satisfaccion, sobre la falsa hipotesis que es
posible conocer y clasificar las necesidades y proporcionarles un objeto; y b) el del
espacio, no logrando resolver el conflicto entre el uso y el intercambio, incluso cuando
oprime al uso y al usuario. El urbanismo obstruye la via del conocimiento y la préctica
urbana, imponiendo la coherencia y la légica del Estado, impidiendo que el
pensamiento se convierta en estudio de lo posible, imagen del porvenir.

En esta linea, es interesante ahora introducir el concepto de totalidad zemelmaniano,
para quien la epistemologia se articula no sélo con una funcién cognitiva, sino con las
exigencias éticas y politicas del conocimiento. Para Zemelman (1987:53-54) “la totalidad
es una categoria central de la dialéctica (...) como mecanismo de apropiacion de la realidad; es
indiferente a las propiedades del objeto (...) es un modo de organizar la apertura de la razén

la difusion urbana generalizada parecen converger hacia la desaparicion de la ciudad como forma
especifica de relacion entre territorio y sociedad (...) “mds que nunca la urbanizacion generalizada plantea
con urgencia dramdtica el tratamiento de los problemas de vivienda y servicios urbanos”. * Partimos de la
distincion entre urbanizacion y ciudad...”
41
http:/ /www.revista-theomai.unqg.edu.ar/numero20/ ArtNunez.pdf



Theomai 20

2do semestre
2nd semester

2009

cognoscente hacia la realidad que no se restringe a encerrarse en determinados limites tedricos
(...) la totalidad cumple una funcion critica en la medida que destaca lo no acabado sobre
cualquier limite tedrico cerrado (...) permite avanzar en una problematizacion cada vez mds
profunda de la realidad, dando preeminencia a la construccion del objeto con desafios metddicos
muchas veces inéditos”.

Pero, retomando ;cuales son las necesidades sociales inherentes a la sociedad urbana, este
objeto virtual, posible, ligado a un proceso y a una praxis? No solamente las
antropologicas elaboradas socialmente, sino la necesidad de actividad creadora, de
obra, y no so6lo de productos y bienes materiales consumibles, tendiendo hacia un
nuevo humanismo.’® Aqui sefala la urgencia de una transformacion de la
instrumentalizacion intelectual, utilizando: a) la transduccién, que construye y elabora
un objeto tedrico, un objeto posible; y b) la utopia experimental. En este enfoque, lo u-
tépico no tiene nada en comdn con lo imaginario abstracto. Se trata de algo real y se
halla en el seno de una realidad como es la urbana (Lefebvre, 1972:45).20 Cada objeto asi
construido serd sometido al examen critico y es, simplemente, un modelo de realidad
urbana, provisional, modificable y criticable.2? Sin embargo, sélo las fracciones de
clases sociales capaces de iniciativas revolucionarias pueden llevar hasta su plena
realizacion la solucién a los problemas urbanos.

Porque el derecho a la ciudad no es el simple retorno a la ciudad tradicional. Es el derecho
a la vida urbana, renovada, donde tiene prioridad el valor de uso. Se trata de un cambio
de practica social que proponga y justifique la centralidad lidica, poniendo la
apropiacién por encima de la dominacién:

“Con este término [apropiacion] no nos referimos a propiedad; es mds, se trata de algo
totalmente distinto; se trata del proceso segiin el cual un individuo o grupo se apropia,
transforma en su bien, algo exterior...” (Lefebvre, 1971%:186).

En este marco, llama “revolucién urbana” al conjunto de transformaciones que se
producen en la sociedad contemporénea para marcar el paso desde el periodo en que
predominan los problemas de crecimiento y de industrializacion, a aquel otro en el que
predominard ante todo la problematica urbana, y donde la basqueda de soluciones
propias a la sociedad urbana pasard a un primer plano (Lefebvre, 1972:12). Revoluciéon
que no implica acciones violentas, pero tampoco las excluye, y que tiene un triple
cardcter: centralidad, dialéctica y praxis urbana. La politizacion de las cuestiones
urbanas, implica un proyecto de transformacion de la vida cotidiana, que incluya la
autogestion generalizada, que puede inducir la autogestion wurbana. ;Qué
implicaciones tiene esto? El empobrecimiento del Estado; una incompatibilidad radical
entre lo estatal y lo urbano. El Estado, reduce el fenémeno urbano hacia las

19 Lefebvre distingue “necesidades” ligadas a objetos (productos), del “deseo”, como la coordinacion de
las energias disponibles hacia un fin (...) la creacion: un amor, un ser, una obra” . Lefebvre (1974:454) y
“En Marx encontramos dos conceptos de produccion: uno angosto, estrictamente economico, la
produccion de objetos; y otro mds amplio, la produccion de obras, de conocimiento, de instituciones, de lo
que constituye la sociedad” (Lefebvre, 1976:230-231). “El periodo agrario corresponderia a la
necesidad (...), el periodo industrial corresponderia al trabajo (...) ; Serd el disfrute lo que corresponde a
la sociedad urbana?” (Lefebvre, 1972:39).
20 También para Zemelman, la utopia es una modalidad de conocimiento, que ubica al hombre
en el esfuerzo por asumirse como sujeto potente, utépico, que es lo propio de la necesidad que
surge de la incompletud...” En Romo Torres (2006).
21 “E] objeto se inserta en la hipétesis, al mismo tiempo que la hipétesis incide sobre el objeto. Si dicho
objeto se sitiia mds alld de lo constatable (empirico), no por ello es ficticio”. Lefebvre (1972:9).
42
http:/ /www.revista-theomai.unqg.edu.ar/numero20/ ArtNunez.pdf



Theomai 20

2do semestre
2nd semester

2009

instituciones; lo urbano, sélo puede servir “al habitar”, derribando el orden estatal y la
estrategia que organiza de manera homogeneizarte y opresora el espacio, absorbiendo
lo urbano y el habitar. De ahi que Lefebvre (1972:184-185) denuncie el urbanismo como
un disfraz y como un instrumento a la vez: disfraz del Estado y de la accién politica,
instrumento de los intereses ocultos de una estrategia y en una socio-l6gica; ideologia
urbanistica reductora de la préctica y que acttia como si resolviese la problematica
urbana. Esta acusacién se completa con la imposibilidad de sintetizar dos principios: 1)
no puede haber pensamiento sin u-topia, sin explotaciéon de lo posible, del otro lugar; y
2) no puede haber pensamiento sin referencia a una practica (la préctica del habitar y
del uso). Pero ;qué practica es posible si permanecen mudos el habitante y el usuario?
Pasividad que reconoce razones histéricas, socioldgicas, tedricas y politicas.

Espacio y politica

El derecho a la ciudad no se trata de un derecho natural, ni siquiera contractual
(Lefebvre, 19767 :18). Significa el derecho de todos los ciudadanos a figurar en todas las
redes y circuitos de comunicacién, de informacién, de intercambios, todo lo cual
depende de una propiedad esencial del espacio urbano: la centralidad. Ese derecho,
proclama la crisis inevitable de los centros basados en la segregacion; significa la
reconstituciéon de una unidad espacio-temporal, de una unién, sin eliminar las
confrontaciones y las luchas. El derecho a la ciudad asi formulado, requiere el
conocimiento de la produccion del espacio.

Asi, Lefebvre comienza a explicitar la problemética del espacio en una linea
metafilosofica,? vinculada a su teoria de lo urbano y a la problemaética de la sociedad
global. En principio, se trata del espacio “vivido”, en correlacion estrecha con la
préctica social, es decir, se trata de la “espacialidad”. El espacio estaria compuesto por
lo urbano, que se expresa en los problemas de crecimiento de la ciudad, y lo cotidiano,
como ambito de la alienacion, de la sociedad burocratica de consumo dirigido.

En Espacio y Politica,® Lefebvre ya adelanta lo que expondrd mas in extenso en La
production de l'espace, pero también recupera, insiste y amplia conceptualmente,
preocupaciones presentes en sus obras anteriores. Asi, el espacio es un instrumento
politico intencionalmente manipulado; es un procedimiento en manos de un poder o
clase dominante; es ideoldgico y sapiencial, en tanto comporta representaciones
elaboradas; y esta vinculado con la reproduccion de las relaciones de produccién. En
este sentido, Lefebvre (1976%:26) se pregunta ;cual es la relacién existente entre el
espacio mental (percibido, concebido, representado) y el espacio social (construido,
producido, proyectado, espacio urbano por excelencia)?, es decir, la relacién existente
entre el espacio de la representacion y la representacion del espacio? Un espacio social

2" __he abordado algunas cuestiones poniendo en prictica esta particularisima metodologia. Tomar un
concepto, extraerlo de su contexto, llevarlo hasta las tiltimas consecuencias. Sirvan de ejemplo los
conceptos de alienacion, diferencia, espacio, Estado; es lo que yo llamo metafilosofia (...) un trabajo no
petfectamente acabado, pero iniciado...” Lefebvre (1976:133).
2 Aqui es posible poner en relacion a Lefebvre con Pierre Bourdieu, para quien “Las luchas por el
espacio (...) mds cruciales tienen por apuesta tiltima la politica del Estado, que posee un inmenso poder
sobre el espacio gracias a su capacidad de manejar el mercado del suelo, la vivienda y, también, en gran
medida, el trabajo y la escuela. Asi (...) llevé a cabo una verdadera construccion politica del espacio, en
la medida que favorecio la construccion de grupos homogéneos con fundamento espacial...”.
Bourdieu (1993:124).
43
http:/ /www.revista-theomai.unqg.edu.ar/numero20/ ArtNunez.pdf



Theomai 20

2do semestre
2nd semester

2009

que no es una sumatoria de hechos histéricos, sino relaciones de produccién y de
reproduccion.

Existen, a su vez, contradicciones del espacio, aunque el espacio de la sociedad capitalista
pretende ser racional: por una parte, la clase dominante y el Estado refuerzan la ciudad
en tanto que centro de poder y de decision politica, por otra, el dominio de dicha clase
y de su Estado hace estallar la ciudad (Lefebvre, 1976%:130). En este plano, la clase
dominante dispone de un doble poder sobre el espacio: 1) a través de la propiedad
privada del suelo; y 2) a través del conocimiento, la estrategia o la accion del Estado, es
decir, la representaciéon del espacio. En esta contradiccién se inscribe su tesis que el
espacio ha sido siempre politico, estratégico e ideoldgico. Es una representacion
plagada literalmente de ideologia, porque es un producto social; produccion que se la
adjudican grupos particulares que se apropian de un espacio para administrarlo y
explotarlo. Es decir, las preguntas claves son en qué forma y siguiendo qué estrategia
ha sido producido tal o cual espacio; como se opera en la reproducciéon de las
relaciones sociales de produccién; como deja de existir la reproducciéon de esas
relaciones de producciéon; cuando y cémo se producen nuevas relaciones sociales
(Lefebvre, 1976 136-137).

Las relaciones sociales propias del capitalismo, o sea, las relaciones de explotacion y
dominio, se mantienen por y en la totalidad del espacio; por y en el espacio
instrumental, responde Lefebvre. Instrumento del que se sirven las clases en el poder
con varios fines: dispersar la clase obrera, repartirla en lugares asignados, controlar el
espacio y de forma tecnocrética la sociedad, entre otros. Sin embargo, constantemente
aparecen nuevas contradicciones que tornan posible pensar en el arrebato de ese
instrumento: la socializacion del suelo, es decir, que el pueblo en su totalidad,
transgrediendo las relaciones de propiedad, ocupase y se apropiase del espacio social?;
espacio social que, insiste, es el ambito de las relaciones sociales de produccion y
reproduccién, que engloba la cotidianeidad, lo urbano y la produccién del espacio, en
general:

“Si hay convergencia entre las dos series de problemas [los que provienen de la clase obrera,
y los originados por el espacio y los problemas del espacio, ascendentes y no resueltos]
ocurrird algo nuevo. El aparato estatal se resquebrajard y serd reemplazado por una
organizacion emanada de la base” (Lefebvre, 1976:241).

La contradiccion se va ahondando entre lo posible y lo real, dando lugar al
pensamiento “utopiano”, pero que confiere a dicha exploraciéon de lo posible un
caracter concreto (Lefebvre, 1976:124):

“Distingo entre los utopistas y los utépicos. Los utopistas son sofiadores abstractos,
los utépicos elaboran proyectos concretos” (Lefebvre, 1976:246).

Las posibilidades evocan otro sistema de produccion, que comportaria no sélo la
transformacion de las relaciones de produccién, incluidas las que mantienen la
propiedad del suelo, sino del espacio existente, adentrandose en la teoria del espacio

24 En este aspecto, pueden consultarse las siguientes publicaciones: Nufiez, Ana (2007):
“Aquello...queda muy lejos de mi trabajo. Procesos de apropiacion / expropiacion de territorios
sociales”, Ponencia presentada en el Seminario Internacional Procesos Urbanos Informales,
Universidad Nacional de Colombia, Bogota, en CD Rom; Nufiez, Ana (2007): “Los linderos
perdidos de la politica urbana: estado del poder, violencia e identidades sociales”, en Ortecho,
E.; Peyloubet, P.; y de Salvo, L. (comp.): Ciencia y tecnologia para el hdbitat popular. Construccion y
participacion del conocimiento, Ed. Nobuko, Buenos Aires; y Ntufiez, Ana (2003): “Sobre la division
social del espacio...”, en Jerez, O.; Lacarrieu, M. y Teruel, A. (comp.): Fronteras, ciudades y Estado,
Tomo II, Alcion Editora, Cérdoba.
44
http:/ /www.revista-theomai.unqg.edu.ar/numero20/ ArtNunez.pdf



Theomai 20

2do semestre
2nd semester

2009

diferencial, que también se inserta en la problemética metafilosofica, estableciendo un
movimiento dialéctico entre la diferencia, y la simultdnea homogeneidad vy
fragmentacién impuesta por el Estado, el capitalismo, la técnica, etc.

Esto es lo que hace que la produccion del espacio no se asemeje a un producto o una
mercancia mads; produccién que, también, tiene sus momentos y que difiere,
radicalmente, de las representaciones del espacio y de las fragmentaciones del espacio (el
espacio institucional):

“..las fuerzas productivas han cambiado (...) cualitativamente, las fuerzas productivas, las
técnicas, el saber, pueden en lo sucesivo modificar profundamente el espacio: producirlo”
(Lefebvre, 1976:231)

Los tres momentos que se imbrican dialécticamente en esta produccién son, para
Lefebvre (1974), las practicas espaciales (como se genera, se usa y se percibe el espacio);
las representaciones del espacio (o espacios concebidos derivados de saberes técnicos y
racionales, vinculados con las instituciones del poder dominante); y los espacios de
representacion, o de resistencias, en el que los actores se niegan a aceptar el poder
hegemonico (Oslender, 1999; 2002); el espacio vivido, en estrecha correlacion con la
préctica social.

Es en el conocimiento dialéctico de esta produccién del espacio en el que estd implicado
y aplicado el derecho a la ciudad, y no en el que se define como “ciencia del espacio”
(Lefebvre, 1976:20).

Aperturas® para el cierre...

“¢Quiere saber como he descubierto por mi propia cuenta la alienacion?
La palabra describe para mi una experiencia miiltiple o mds bien los
aspectos miiltiples de una experiencia fundamental: la dificultad de
realizar lo posible. En todos los terrenos...

Henri Lefebvre

Tal como fue esbozado en sus comienzos, este trabajo tuvo el modesto propésito de
introducir e incentivar la lectura de la sugerente obra de Lefebvre y, por ello, el texto se
centré en hilvanar sus ideas principales. Sin embargo, en este acédpite final, quisiera
enmarcar algunas dimensiones que considero trascendentes para propiciar
investigaciones, en América latina, insertas en el rumbo que plantea este autor.26 Las
mismas refieren a la interrelacion de aspectos epistemolégicos, teéricos y politicos que
es, en mi opinion, el ndcleo de la obra de Lefebvre; es decir, el anclaje cientifico en una
perspectiva orientada politicamente.

Lefebvre concibe la cotidianeidad, no sélo como totalidad de aspectos contradictorios,
sino como el gran instrumento del Estado y del modo de produccién para mantener y
reconducir las relaciones sociales de produccién, tanto en lo cotidiano (dmbito de la
alienacién), como en lo urbano, la ciudad y el espacio. Asi, insiste, es él quien hace

% “La idea de apertura se corresponde con el planteamiento de la realidad como proceso y exige que el
objeto, a partir y a través del cual se explica algo, se considere siempre abierto a la constante
transformacion de sus referentes empiricos. La idea de movimiento en que descansa la nocion de apertura,
se relaciona con el “cémo es” de lo real y con el “cémo es posible de darse” de lo real (...), lo que
proporciona una perspectiva para el andlisis del presente y el futuro”. Zemelman (1987:66).
2 Agradezco al evaluador anénimo las observaciones al texto original pero, especialmente, su
sugerencia de explicitar aun mas estas bifurcaciones.
45
http:/ /www.revista-theomai.unqg.edu.ar/numero20/ ArtNunez.pdf



Theomai 20

2do semestre
2nd semester

2009

emerger el concepto de reproduccion de las relaciones de produccién (Lefebvre,
1976:166). Sin embargo,

“[si los conceptos] hacen nacer algo, es para que ese algo sea recuperado. Creo en la
capacidad del pensamiento teérico y conceptual para no mantenerse en los limites del
modo de produccion como totalidad, de transgredir por el pensamiento (...) y abrird el
camino a la ruptura real”. (Lefebvre, 1976:250-251).

La practica urbana es una practica social en movimiento; se trata de lo posible...La
practica urbana revolucionaria producira la liberacién de la vida cotidiana del orden
capitalista, construyendo una nueva sociedad, la sociedad urbana, a condicién que
desaparezca la represién del Estado. Lo cotidiano, como practica, es el escenario de la
sociedad burocratica de consumo dirigido y, como imaginario, encubre las coacciones
y los problemas reales. El hombre actual esta “prefabricado” por estas coacciones pero,
a la vez, experimenta vivencias de libertad.

Actualmente, hay una disputa de sentidos de la experiencia urbana; conviven la
“espectacularizaciéon” urbana de los intereses dominantes, con los aprendizajes,
conquistas y luchas populares. Para otra urbanidad posible, una apertura seria el
estudio de tendencias contra-hegemonicas; recner cada gestode lucha por la afirmacién
de sujetos sociales autéonomos; en palabras de Milton Santos seria una cartografia del
hombre lento...

En la teoria del espacio diferencial de Lefebvre, la reconquista de la cotidianeidad pasa
por la centralidad lddica, un collage de temporalidades que resisten a esa coaccion, en
tanto respeta la pluralidad y la apropiacion de la ciudad. En su intento por hacer
aflorar la multiforme relacién entre lo concebido y lo vivido, la vinculacién de lo
cotidiano con la historicidad que emerge, posibilitaria recuperar la riqueza de la vida
cotidiana (Lefebvre, 1976:126):

“Lo que creo haber aportado es una serie de conceptos con un cardcter particular (...):
son extraidos de ese suelo (...) que llamo lo vivido y la prdctica, terreno resbaladizo y
cambiante (...) Su papel es servir de fermento, de levadura, servir cuando vuelven al
suelo para fertilizarlo, fecundarlo...” (Lefebvre, 1976:197-198).

La alienacién, como hecho social e interior del individuo, ontolégicamente previa a la
contradiccion, hace que lo que aparece como interior, no sea sino lo exterior investido y
disfrazado, y, por ende, legitimado. Cuando se hayan superado todas las formas de
alienacién, en forma de revolucién urbana, emergera el hombre nuevo y la sociedad
urbana; proyecto de transformacion de la vida cotidiana, que incluiria la autogestiéon
generalizada, que puede, a su vez, inducir la autogestiéon urbana, resquebrajando el
aparato estatal. Lo que en términos de Boaventura de Sousa Santos (2004) seria el
Estado como novisimo movimiento social.

“Para Marx, los hombres se sobreponen a las alienaciones en el curso de las luchas reales, es
decir, pricticas, y la teoria es solamente un medio (un elemento, una etapa, un intermediario)
necesario e insuficiente en estas luchas miltiples y multiformes. Para Marx una alienacion sélo
se define claramente por relacion a su posible desalienacion, por la posibilidad prdctica, efectiva,
de la desalienacion. La peor de las alienaciones es la detencion que imposibilita el desarrollo.”
(Lefebvre, 1969:3)

En esta perspectiva, dice Zemelman (1987:59), refiriéndose a la definicién de objetos
que expresan una problematizacion que trasciende los limites de las determinaciones
tedricas, “la logica de construccion del objeto deviene en la logica de la articulacion de lo
indeterminado en lo determinado. La capacidad de construir objetos (...) reconoce como tinico
pardmetro la apertura hacia lo real, que cuestiona cualquier pardmetro teérico.”

46
http:/ /www.revista-theomai.unqg.edu.ar/numero20/ ArtNunez.pdf



Theomai 20

2do semestre
2nd semester

2009

Es central, en este punto, introducir la relacién, asimismo, entre el pensamiento de
Lefebvre y Lourau. ;Es posible analizar el Estado?, se pregunta Lourau (1980). Para él,
estd ausente, en las interpretaciones corrientes, el analisis sobre cual es la fuerza que
dispara, autoriza o legitima la modificacion de las relaciones sociales que condensan
esa estabilizacion. Pareciera confundirse, en general, el resultado de la lucha con lo que
el contenido de la lucha transforma.

La perspectiva cambia al considerar, como dice Lourau, que es el Estado el que nos
analiza, a partir de un enfoque que propone reflexionarlo no sélo como objeto sino
como instrumento de investigacién, es decir, abrirlo, transformarlo en un instrumento
de conocimiento de las fuerzas reales que operan no sélo en el control, sino en el
proceso de construccién del orden social. Porque esa “emergencia” es, en todo caso, la
expresion de una lucha de clases como lucha politica, econémica y teérica. Expresion,
mas o menos densa, en alguno de esos ambitos centrales, pero nunca en forma
escindida (Marin, 1996).

Siguiendo a Marin (1996:164-169), a) lo social se construye; y b) el proceso de
construccion de lo social tiene que ver con la lucha de clases, siendo necesario retomar
lo que para Marx es la revolucién permanente; la concepcion de la especie como proyecto
humano, como sistema abierto. También, para Zemelman, “el proyecto constituye la
historia como futuro (...) y todo proyecto parte de una opcion de construccion social” (en Romo
Torres, 2006).

Y para Lefebvre, en mi opinién, el devenir del hombre, entre la alienacién y el derecho
a la ciudad, como proyecto, requiere extender la lucha de clases al espacio, y no en el
espacio.

“He insistido a fondo sobre la metodologia que sigo. Tomo un concepto, lo llevo hasta
sus tiltimas consecuencias y lo dejo ir a la deriva, reanudo entonces el contacto con los
hechos y procuro no sélo que se disemine, sino que fecunde la prdctica, como he hecho
con el concepto de alienacion, cuya trayectoria he intentado resumir” (Lefebvre,
1976:163).

Referentes bibliograficos

AUYERO, JAVIER: “La geografia de la protesta”, en Trabajo y Sociedad. Indagaciones
sobre el empleo, la cultura y las practicas politicas en sociedades segmentadas, N° 4,
vol. III, marzo-abril de 2002, Santiago del Estero.

BORJA, JORDI; CASTELLS, MANUEL: Local y global. La gestién de las ciudades en la era
de la informacion, Madrid, Taurus, 1997.

BOURDIEU, PIERRE: La miseria del mundo, Buenos Aires, Fondo de Cultura Econémica,
1993.

CASTELLS, MANUEL: “La sociologia urbana en la sociedad de redes: de regreso al futuro”,
Conferencia dictada en la Community and Urban Sociology Section de la American
Sociological Association, San Francisco, agosto 22 de 1998.

CIGNOLI, ALBERTO (dir.): La cuestién urbana en el posfordismo. La dinamica reciente
del desarrollo urbano de Mar del Plata, Rosario, Homo Sapiens, Serie Estudios
Sociales, 1997.

DE SOUSA SANTOS, BOAVENTURA: Reinventar la democracia, reinventar el Estado,
Ecuador, ABYA- YALA/ILDIS-FES, 2004 (2% ed.).

GREGORY, DEREK: Ideologia, ciencia y geografia humana, Barcelona, Oikos-Tau, 1984.
HARVEY, DAVID: Urbanismo y desigualdad social, Espafia, Siglo XXI, 1973.

47
http:/ /www.revista-theomai.unqg.edu.ar/numero20/ ArtNunez.pdf



Theomai 20

2do semestre
2nd semester

2009

LEFEBVRE, HENRI: « La significacion de la Comuna », 1962 (posiblemente, en Coleccién Les
grandes journées qui on fait la France), en

http:/ /www.cuantolibro.com/autor/5880/Lefebvre-Henri.htm

LEFEBVRE, HENRI: El derecho a la ciudad, Barcelona, Ed. Peninsula, 1969 (edicién
original francesa Ed. Anthropos, 1968).

LEFEBVRE, HENRI: Sociologia de Marx, Barcelona, Ed. Peninsula, 1969.

LEFEBVRE, HENRIL: El materialismo dialéctico, Buenos Aires, La Pléyade, 1971
(Traduccion de la 5% edicion francesa, edicion original de 1939).

LEFEBVRE, HENRL: De lo rural a lo urbano, Barcelona, Ed. Peninsula, 1971% (edicién
original francesa, Ed. Anthropos, 1970).

LEFEBVRE, HENRI: La revolucién urbana, Madrid, Ed. Alianza, 1972 (Ed. Gallimard,
1970).

LEFEBVRE, HENRI La production de 1"espace, Paris, Anthropos, 1974.

LEFEBVRE, HENRI: Tiempos equivocos, Barcelona, Ed. Kairos, 1976.

LEFEBVRE, HENRIL: Espacio y politica. El derecho a la ciudad II, Barcelona, Ed.
Peninsula, 19767 (edicién original francesa Ed. Anthropos, 1972).

LEFEBVRE, HENRI: La violencia y el fin de la historia, Buenos Aires, Ed. Leviatan, 1986
LINDON, ALICIA: “La miseria y la riqueza de la vida cotidiana en la ciudad: el pensamiento de
Lefebure”, en Revista Litorales. Teoria, método y técnicas en geografia y otras ciencias
sociales, Universidad de Buenos Aires, 2003, Ao 2, N° 3.

LOURAU, RENE: El Estado y el inconsciente. Ensayo de sociologia politica, Barcelona,
Kairos, 1980.

MARIN, JUAN CARLOS: Conversaciones sobre el poder. (Una experiencia colectiva),
IIGG, Fac. de Ciencias Sociales, Buenos Aires, Universidad de Buenos Aires, 1996.
MASSEY, DOREEN; ALLEN, JOHN (eds.): Geography matters!: a reader, Cambridge,
Cambridge University Press, 1984.

MASSEY, DOREEN: “Politics and Space/Time “, en Keith, M. & Pile, S. (ed.) Place and the
Politics of Identity, pp.141-161, Routledge, London, 1993.

OSLENDER, ULRICH: “Espacializando resistencia: perspectivas de 'espacio' y 'lugar' en las
investigaciones de movimientos sociales”, en Cuadernos de geografia, VIII (1),
Departamento de Geografia, Universidad Nacional de Colombia, 1999, y en
www.lablaa.org/blaavirtual / geografia, 2000.

OSLENDER, ULRICH: “Espacio, lugar y movimientos sociales: hacia una "espacialidad de
resistencia”, en Scripta Nova. Revista electronica de geografia y ciencias sociales ,
Universidad de Barcelona, 2002, Vol. VI, N° 115.

ROMO TORRES, RICARDO: “La condicion humana en la obra de Hugo Zemelman”, en
http:/ /www.ensayistas.org/critica/generales/C-H/mexico/zemelman.htm, 2006.
ROZE, JORGE: “Espacio y poder. Una mirada material”, en Aportes para nuevas teorias de
la arquitectura. Catedra de Sociologia Urbana, Cuaderno 2, FAU/UNNE, 1995.
SZNOL, FLORINDA: “Geografia de la Resistencia. Protesta social, formas de apropiacion y
transformacion del espacio urbano en la Argentina (1996-2006)”, en Revista Theomai,
Estudios sobre Sociedad, Naturaleza y Desarrollo, N° 15, http://revista-
theomai.ung.edu.ar, 2007.

ZEMELMAN, HUGO: “La totalidad como perspectiva de descubrimiento”, en Revista
Mexicana de Sociologia, México, 1987, vol. 49, N° 1.

48
http:/ /www.revista-theomai.unqg.edu.ar/numero20/ ArtNunez.pdf



