
 
Estudios Sociológicos
El Colegio de México
public@colmex.mx 
ISSN (Versión impresa): 0185-4186
MÉXICO
 

 

 

 

2006 
Mario Margulis 

IDEOLOGÍA, FETICHISMO DE LA MERCANCÍA Y REIFICACIÓN 
Estudios Sociológicos, enero-abril, año/vol. XXIV, número 001 

El Colegio de México 
Distrito Federal, México 

pp. 31-64 

 

 

 

 

Red de Revistas Científicas de América Latina y el Caribe, España y Portugal

Universidad Autónoma del Estado de México

http://redalyc.uaemex.mx

 

mailto:public@colmex.mx
http://redalyc.uaemex.mx/
http://redalyc.uaemex.mx/








El valor se expresa en dinero, que fue en su origen una mercancía espe-
cial, susceptible de representar el valor en los procesos de intercambio. Así
aparece el dinero, en su inicio una de las mercancías con condiciones particu-
lares que la habilitaban para ser referente general de valor: el oro, la plata; más
tarde, el dinero papel y otros mecanismos monetarios más recientes, progre-
sivamente más abstractos y sofisticados. Con la generalización del sistema
mercantil, el intercambio entre objetos de naturaleza y utilidad diferente apa-
rece como natural, y se naturaliza su expresión en dinero. Más aún, el precio
de las mercancías suele estar establecido antes de iniciar su producción. Como
los objetos se producen para ser vendidos, es razonable que se conozcan sus
precios probables con la mayor aproximación posible para planificar el pro-
ceso productivo y evaluar su conveniencia económica. El precio aparece
ante nuestros ojos como una cualidad natural de la mercancía, y es preciso
recurrir a aquella ardua desconstrucción para dar cuenta del complejo proce-
so, de la extensa cadena lógica que subyace a la compra-venta de mercancías
que se desenvuelve con naturalidad en la vida cotidiana.6

El eje de ese proceso reside en la mercancía y en su representante y
máximo fetiche: el dinero. La base de la ilusión radica en el doble carácter de
la mercancía: valor de uso/valor de cambio, que es homólogo a los pares
cualidad/cantidad y concreto/abstracto. En el interjuego de esta duplicidad,
y en el predominio de lo cuantitativo y de lo abstracto por sobre lo cualitati-
vo y concreto, se apoyan los imaginarios que impregnan la cultura del capi-
talismo: predominan los rasgos abstractos sobre los concretos, la cantidad
sobre la cualidad; con el desarrollo del sistema capitalista, todo tiende a
convertirse en mercancía y el aspecto dinero, el valor monetario, adquiere
presencia dominante en la vida social. Con ello se ataca la diferencia, impe-
ra una igualdad abstracta.7 El dinero es la superación de toda diferencia cua-

34 ESTUDIOS SOCIOLÓGICOS XXIV: 70, 2006

6 Marx comienza su obra más famosa afirmando: “La riqueza de las sociedades en que
impera el régimen capitalista de producción se nos aparece como un ‘inmenso arsenal de
mercancías’” (El Capital, op. cit., t. I, p. 3). Mercancía es un objeto producido para ser vendi-
do. Ese objeto puede ser considerado desde el ángulo de la calidad o de la cantidad: desde la
calidad se atiende a su valor de uso; desde la cantidad, al valor de cambio. Desde la lógica de
las mercancías, el valor de uso no es el objetivo principal del proceso productivo: la mercancía
debe acreditar su valor de uso para poder realizarse como valor de cambio.

7 En el primer capítulo del tomo primero de El Capital, Marx se remonta a Aristóteles,
quien fue el primero en analizar el problema del valor. Aristóteles se pregunta por la naturaleza
del intercambio comercial: presupone el cambio de 5 lechos por una casa. Incluso considera
que esa igualdad puede tener también su expresión en dinero. Pero el pensador griego se plan-
tea que para que estos “objetos corporalmente distintos” puedan equipararse entre sí, debería
mediar alguna igualdad sustancial, alguna sustancia común a la casa y a los lechos. “‘El cam-
bio —dice Aristóteles— no podría existir sin la igualdad, ni ésta sin la comensurabilidad’. Sin



litativa, su igualación en el plano de la cantidad. Con la generalización del
intercambio mercantil, en el mundo de las mercancías, en el mercado, comien-
za a funcionar esa supresión de diferencias: todo es homogéneo, todo es
igualable y susceptible de ser valorado en términos de dinero. Se desplazan
los aspectos cualitativos de los objetos útiles; en el plano de la conciencia, las
diferencias no desaparecen pero se distancian, pasan a segundo plano.

Este milagro social opera sobre las significaciones, sobre la cultura. En
la sociedad capitalista, el poder del mundo del dinero (mercados, capital fi-
nanciero) tiende a que todo se vuelva mercancía, pasando a predominar el
valor de cambio por sobre el valor de uso, la cantidad sobre la calidad. La
transformación en mercancía involucra un proceso de empobrecimiento de
los significados, los bienes se igualan en tanto que —en la lógica del merca-
do, cada vez más abarcadora— sus diferencias se dejan de apreciar. No es
que las diferencias dejen de existir, sino que, en el juego de las mercancías,
pasan a segundo plano. La mercancía es un significante ambiguo y de su aná-
lisis emerge una historia anterior, la de los valores de uso y de trabajos huma-
nos diferentes: la historia precedente queda postergada y pierde visibilidad
social como consecuencia de los juegos significativos que genera el desarro-
llo mercantil.8 Los aspectos concretos que determinan las diferencias entre
las distintas mercancías consideradas en su aspecto cualitativo (valor de uso),
se velan, empobrecen, simplifican; se elimina su historia de trabajos huma-
nos diferentes, se desvanece —en el ámbito del mercado y del dinero— la
diferencia y la variedad que las caracterizan y que hacen necesario su inter-
cambio.

embargo, al llegar aquí, se detiene y renuncia a seguir analizando la forma del valor. ‘Pero en

rigor —añade— es imposible que objetos tan distintos sean comensurables’, es decir, cuali-

tativamente iguales. Esta equiparación tiene que ser necesariamente algo ajeno a la verdadera
naturaleza de las cosas y, por tanto, un simple ‘recurso para salir del paso ante las necesidades
de la práctica’”. Más adelante, Marx agrega que Aristóteles, en su época, no podía arribar a
descubrir que lo que tienen en común esos objetos cualitativamente distintos es trabajo hu-
mano, porque la sociedad griega estaba basada en el trabajo de esclavos y se consideraba
natural la desigualdad entre los hombres. “Para esto era necesario llegar a una sociedad como
la actual, en que la forma-mercancía es la forma general que revisten los productos del trabajo,
en que, por tanto, la relación social preponderante es la relación de unos hombres con otros
como poseedores de mercancías”, Carlos Marx, op. cit., t. I, p. 26.

8 Considero que Roland Barthes, en su célebre Mythologies, París, Éditions du Seuil,
1957, particularmente en el capítulo II, “Le mythe, aujourd’hui”, tiene muy en cuenta los aná-
lisis realizados por Marx en el apartado “El fetichismo de la mercancía y su secreto”. Más ade-
lante, en este artículo, trataré de señalar algunos paralelismos entre los desarrollos de Barthes sobre
el mito, considerado como sistema semiológico, y el fetichismo en Marx. Véase Roland Barthes,
Mitologías, México, Siglo XXI, 1980, “El mito, hoy”, pp. 199-257.

MARGULIS: IDEOLOGÍA, FETICHISMO DE LA MERCANCÍA Y REIFICACIÓN 35



La reificación

György Lukács9 prosigue la reflexión de Marx sobre el fetichismo y acuña el
concepto reificación o cosificación.10 Señala que el carácter de fetiche de la
mercancía tiene consecuencias ideológicas que influyen sobre la vida de las
sociedades en que impera el modo capitalista de producción, en las que las for-
mas mercantiles se han generalizado penetrando todas las manifestaciones
vitales e incluyendo al trabajador, para quien su propia fuerza de trabajo
adquiere la forma de una mercancía que le pertenece. Se trata de un “fenó-
meno social fundamental de la sociedad capitalista: la transformación de las
relaciones humanas cualitativas en atributo cuantitativo de las cosas inertes,
la manifestación del trabajo social necesario empleado para producir ciertos
bienes como valor, como cualidad objetiva de estos bienes; la reificación
que se extiende en consecuencia progresivamente al conjunto de la vida psíqui-
ca de los hombres en la cual hace predominar lo abstracto y cuantitativo sobre
lo concreto y lo cualitativo”.11

La reificación es un mecanismo ideológico que afecta las significacio-
nes, aumentando su opacidad y ejerciendo un efecto deformador y engañoso
sobre la discursividad social. Se extiende a diversas esferas de la vida social,
desbordando el ámbito de los puros intercambios económicos. Lo ideológi-
co se expresa en el plano discursivo, en diferentes tipos de mensajes, en los que
se advierten los síntomas típicos que caracterizan a los efectos negativos de la
ideología: empobrecimiento en la significación, presentación de la parte por
el todo, alejamiento de la historia, apelación a la naturaleza. Todo tiende a
convertirse en mercancía, sus efluvios alcanzan a esferas alejadas del mundo
mercantil y su influencia incluye, muchas veces, a actividades y ámbitos que
parecen ser resistentes o rebeldes a su campo de acción.

La reificación afecta a los aspectos concretos, cualitativos, aquellos más
relacionados con lo humano.12 Tiende a hacer prevalecer aspectos rígidos,

36 ESTUDIOS SOCIOLÓGICOS XXIV: 70, 2006

9 György Lukács, Historia y conciencia de clase. Estudios de dialéctica marxista, Méxi-
co, Grijalbo, 1969. Esta obra fue originariamente publicada en 1923 (Geschichte und

Klassenbewusstsein; Studien über marxistische Dialektik, Berlín, Der Malik-Verlag).
10 Esta conceptualización se inspira en la famosa frase de Marx, en el apartado sobre el

fetichismo, en la que señala que las relaciones sociales que se establecen entre los trabajos
privados de los productores aparecen, “no como relaciones directamente sociales de las perso-
nas en sus trabajos sino como relaciones materiales entre personas y relaciones sociales entre
cosas”, Marx, op. cit., t. I, p. 38.

11 Tomado de Lucien Goldmann, Investigaciones dialécticas, Caracas, Universidad Central
de Venezuela, 1962, p. 75. Goldmann se considera discípulo de Lukács.

12 “La reificación implica que el hombre es capaz de olvidar que él mismo ha creado el
mundo humano y, además, que la dialéctica entre el hombre y sus productos pasa inadvertida





apoya en la obra de Max Weber— que la empresa moderna se basa en el
cálculo y que “necesita para su existencia de una justicia y una administra-
ción cuyo funcionamiento pueda en principio calcularse racionalmente se-
gún normas generales fijas, igual que se calcula el rendimiento previsible de
una máquina (…). Pues estas modernas formas de la empresa, con su capital
fijo y su cálculo exacto, son para ello demasiado sensibles a la irracionalidad
del derecho y de la administración. Por eso no han podido brotar más que
donde (…) el juez es, como en el estado burocrático con sus leyes racionales,
en mayor o menor medida, un autómata de aplicación de artículos; autóma-
ta en el que se introducen los expedientes con las costas y las tasas para que
entregue la sentencia junto con unos fundamentos más o menos sólidos y
concluyentes; un autómata, pues, cuyo funcionamiento es en todo caso calcu-
lable en líneas generales”.16 La justicia debe ser predecible, calculable, sus-
ceptible de ser incluida en el cálculo de los costos de producción. Ello erosiona
la complejidad de los aspectos humanos implícitos que no se prestan al cálcu-
lo y a la precisión.17, 18

El peso de la reificación se advierte fuertemente en el crecimiento de la
burocracia. El burócrata ritualiza los medios y se desentiende de los fines.19

Para el burócrata lo importante son las tareas que tiene a su cargo, los pape-
les y sellos que él maneja y sobre los que edifica su poder.20 Quien expresa

38 ESTUDIOS SOCIOLÓGICOS XXIV: 70, 2006

16 Ibid., p. 104. Lukács hace referencia explícita a la obra de su contemporáneo Max
Weber, en especial a Escritos Políticos y a Economía y Sociedad. Aunque el párrafo transcripto
está en la obra de Lukács entrecomillado y se está refiriendo, en general, a la obra de Weber, no
indica con precisión el origen de la cita.

17 “Siendo el conflicto jurídico una de las eventualidades de la producción había que ha-
cerlo calculable para poder incorporarlo al cálculo racional de los riesgos de la empresa”. Lu-
cien Goldmann también remite a la obra de Max Weber en este aspecto. Al respecto afirma: “Max
Weber ha observado ya que el desarrollo de una producción capitalista más allá de cierto nivel,
es inconcebible sin una administración y una justicia institucionalizadas cuyas decisiones puedan
preverse a fin de integrarlas de antemano en la contabilidad de las empresas, es decir, sin una
administración y una justicia cuyas decisiones sean regidas por principios generales y forma-
les y abstractos, los cuales no podrían ser puestos en duda en cada caso particular ni siquiera en
nombre de consideraciones humanitarias”. Y agrega: “Sin duda, la constitución de una justicia
formal ha tenido aspectos positivos pues, ha reducido en una amplia medida la arbitrariedad
del poder personal: ello no impide que también haya eliminado las consideraciones humanas del
funcionamiento del aparato judicial, reemplazándolas por una ley impersonal, abstracta y reifi-
cada”. Todas las citas de esta nota fueron tomadas de Lucien Goldmann, op. cit., pp. 78 y 79.

18 Michael Löwy señala la influencia de Marx (fetichismo de la mercancía) en Max Weber,
por intermedio de Georg Simmel y sus discípulos, entre ellos Lukács y Ernst Bloch. Véase Michael
Löwy, “Figuras del Marxismo Weberiano”, Revista Doxa, núm. 8, 1993.

19 Véase R. K. Merton, Teoría y Estructura Sociales, México, FCE, 1965.
20 “En la administración estrictamente burocrática, los siguientes aspectos alcanzan el

punto óptimo: precisión, rapidez, falta de ambigüedad, conocimiento de los expedientes, con-



con especial maestría el agobio que resulta de la burocratización del mundo
es Kafka, que ha sido llamado el poeta de la reificación. En sus obras mues-
tra la situación del hombre, relegado frente a un mundo cosificado y ajeno,
en el que debe demostrar su derecho a la existencia. En su libro El proceso,21

el protagonista, el Sr. K. —reducido a mera inicial—, se entera una mañana
que tiene un proceso; se interna a partir de entonces en un mundo laberíntico
abarrotado con expedientes, con empleados que detrás de sus ventanillas lo
remiten impasibles de una oficina a la otra y, finalmente, después de transitar
por infinitas oficinas y debatir con funcionarios desprovistos de todo gesto
humano, sin que se sepa de qué se le acusaba, pierde el proceso y es ejecuta-
do. En el mundo inhumano y cosificado que Kafka describe, el hombre es
extranjero en el mundo, tiene que alegar por su derecho a la existencia, debe
tramitar los papeles que le otorgan permiso para permanecer en el ser. Otras
obras de Kafka transitan magistralmente por esa temática: en La Metamorfo-

sis, el personaje se transforma en insecto; en tanto animal es aun más cosa y
aunque conserva su conciencia y memoria humanas, recibe el más desgarra-
dor rechazo de aquellos que lo rodean, aun los más íntimos. En otra de sus
grandes novelas, El Castillo, “las relaciones de clase se proyectan a lo eter-
no, y esto es precisamente uno de los elementos esenciales de la reificación”.22

Kafka percibió tempranamente, con casi dos décadas de anticipación, el te-
rrible drama que se gestaba en la Europa de su tiempo. El nazismo, la solu-
ción final, los campos de exterminio, son un corolario del mundo que Kafka
describe. La aplicación masiva de la racionalidad industrial, de la ciencia
moderna y de la burocratización extrema a la puesta en marcha de un dispo-
sitivo eficaz destinado a matar con el menor costo a millones de personas
indefensas, constituyó la trágica demostración de las potencialidades de la
reificación. Nada más inhumano que un campo de exterminio, nada más rei-
ficado que la burocracia orgullosa del deber cumplido que hizo posible
la macabra tarea ejecutada por el poder nazi. Eichmann se vanagloriaba de
haber logrado que los trenes, que conducían hacia la muerte a miles de hom-

MARGULIS: IDEOLOGÍA, FETICHISMO DE LA MERCANCÍA Y REIFICACIÓN 39

tinuidad, dirección, unidad, estricta subordinación y reducción de las fricciones y de los costos
materiales y de personal (…). El cumplimiento objetivo de las tareas significa principalmente
que estas tareas se llevan a cabo según unas normas calculables y sin tener en cuenta a las

personas”. Citado por Zygmunt Bauman, Modernidad y Holocausto, Madrid, Sequitur, 1997,
p. 18. La cita ha sido tomada por Bauman de H. H. Gerth y C. Wright Mills (eds.), From Max

Weber, Londres, Routledge & Kegan Paul, 1970, pp. 214 y 215.
21 Franz Kafka, Obras completas, Buenos Aires, EMECÉ, 1960, pp. 507-719.
22 Joseph Gabel, Sociología de la alienación, Buenos Aires, Amorrortu, 1973, p. 49.

Gabel agrega: “El Castillo y sus habitantes llevan la marca de la falsa objetividad del mundo
reificado, una objetividad de tipo alucinatorio” (Gabel, op. cit., p. 49).





























MARGULIS: IDEOLOGÍA, FETICHISMO DE LA MERCANCÍA Y REIFICACIÓN 53

dioses— son presentados como sujeto de la creación. El hombre, sujeto,
pasa a ser predicado. En escritos posteriores de Marx reaparece, en otro
contexto, la ideología como inversión: los frutos del trabajo humano se pre-
sentan ante el hombre como titulares de su potencia creadora. La imagen de
la inversión persevera en Marx, que acude a la metáfora óptica, inclusive en
escritos de su madurez, como el apartado del primer capítulo del primer
volumen de El Capital, dedicado al fetichismo de la mercancía.

Ideología y verdad

Consideramos que la forma más acabada de análisis de lo ideológico en Marx
se encuentra en el desarrollo referido al fetichismo de la mercancía. En ese
texto, Marx no menciona la palabra “ideología”,44 aunque parece ser allí
donde se encuentra, dentro de su obra, su descripción más brillante, profunda
y de mayor alcance. En este artículo tratamos de aproximarnos al concepto
“ideología” a partir de los textos de Marx sobre fetichismo y de modo conse-
cuente con sus contenidos.

Ideología y falsa conciencia:45 se trata de un tema intensamente discuti-
do.46 Lo problemático de esta expresión es que supone la existencia de una
conciencia verdadera. Es cierto que perduran en los análisis sobre ideología
aspectos que evocan la falsa conciencia, en el sentido de formas engañosas, de
una conciencia grupal mistificada acerca del propio lugar en el mundo. Pero
la falsa conciencia implica el supuesto de una conciencia verdadera: estaría
implícito que en alguna parte existe y está disponible una visión “verdadera”
acerca de lo social, lista y preparada para ser incorporada como objeto aca-

44 “Étienne Balibar llamó la atención sobre el enigma que supone la completa desaparición
de la noción de ideología en los textos de Marx posteriores a 1850”, citado por Slavoj Zizek
(comp.), en Ideología: un mapa de la cuestión, Buenos Aires, FCE, 2003, nota de la página 17.

45 “El propio Marx nunca utilizó la expresión ‘falsa conciencia’”, la cual debe atribuirse a
Engels, quien la introduce en una carta a Franz Mehring de 1893.Véase Terry Eagleton, Ideolo-

gía, una introducción, Barcelona, Paidós, 1997, p. 123, y Federico Engels, “Carta a Mehring”, del
14 de julio de 1893, en Carlos Marx y Federico Engels, Correspondencia, edición de J. Jesiot,
Buenos Aires, Editorial Cartago, 1973, p. 407.

46 Un buen resumen de esta discusión puede encontrarse en Terry Eagleton, op. cit., pp.
19-55 y 117-126. Este autor afirma: “puede concebirse la idea de falsa conciencia como si
implicara la posibilidad de percibir el mundo en cierto modo de manera inequívocamente
correcta, lo que hoy suscita una profunda sospecha. Además, la creencia de que una minoría de
teóricos monopolizan un conocimiento basado científicamente en cómo es la sociedad, mien-
tras el resto de la gente está sumido en una conciencia falsa o poco clara, no encaja particu-
larmente en una sensibilidad democrática”, ibid., p. 30.
























