
 
                 CHE GUEVARA CRITICO MARXISTA DEL REFORMISMO  
 
                                                               «¡Tenemos la necesidad imperiosa de pensar, ¡imperiosa!»     
                                                                                                                              Che Guevara 1 
 

1. AUTOCRITICA Y CRITICA DEL REFORMISMO  
2. QUÉ ES EL REFORMISMO  
3. TEORÍA MARXISTA E INTERNACIONALISMO 
4. EL IMPACTO DE LA GRAN CRISIS 
5. EL FRACASO DEL REFORMISMO  
6. RESUMEN  

 
1.- AUTOCRITICA Y CRITICA DEL REFORMISMO  

Iniciamos esta breve y muy sintética charla-debate sobre el Che como crítico del reformismo, 
organizada por Askapena al cumplirse 44 años del asesinato de Guevara, recordando la frase 
con la que comenzábamos la conferencia de hace más de tres años sobre el mismo tema. 
Entonces debatimos sobre la ponencia Los marxismos de Che Guevara (2008), a disposición 
en Internet, y decíamos que tal como se estaba deteriorando la sociedad capitalista   --¡y 
malvivíamos justo el comienzo de la actual crisis!--  teníamos la imperiosa necesidad de 
pensar críticamente qué estaba sucediendo. La exhortación del Che para que pensáramos, para 
que ejerciéramos el método dialéctico de la crítica constructiva, y del estudio radical de las 
contradicciones sociales, parecía entonces una especie de llamado esnobista porque en junio 
de 2008 aún no había comenzado la segunda fase de la actual crisis, que estalló al finalizar ese 
verano, pero sí malvivíamos ya bajo sus golpes desde verano de 2007. Pero no éramos los 
únicos, en ese mismo mes de junio A. Borón2 explicaba magistralmente cómo el Che había 
recreado el marxismo de forma decisiva:  

«El legado teórico del Che es inmenso y la tarea de recuperarlo recién ha empezado. Sus 
pesimistas apreciaciones sobre la escena internacional de su tiempo, dominada por la 
“coexistencia pacífica” proclamada por la URSS, fueron proféticas; su visión de que no se puede 
construir el socialismo “con la ayuda de las armas melladas que nos legara el capitalismo” es 
irrebatible a la luz de la experiencia reciente; sus análisis sobre la naturaleza incorregible y 
brutal del imperialismo se corroboran día a día, desde los “bombardeos humanitarios” de Bill 
Clinton hasta las torturas a niños y niñas iraquíes de 10 a 12 años definidos por Bush y su 
pandilla como “amenazas imperativas”, tal como lo expusiera Juan Gelman en este diario el 
pasado 12 de junio; igualmente preciso es su diagnóstico sobre la centralidad de la ideología 
cuando dice que “el capitalismo recurre a la fuerza pero además educa a la gente en el sistema” 
y lo viene haciendo desde hace quinientos años, con lo cual nos convoca a librar la “batalla de 
ideas” en todos los frentes. Y así podríamos seguir enumerando hitos de una reflexión teórica 
que no se detiene ante el saber establecido y prosigue incansable su marcha hacia horizontes de 
comprensión cada vez más profundos y abarcativos. Cuatro décadas después de su cobarde 
asesinato, el Che está más vivo que nunca». 

A. Borón profundizaba en este texto en una serie de reflexiones comunes en la izquierda de 
las Américas, mientras que gran parte de la izquierda europea3 seguía viendo al Che en 2007 

                                                 
1 Che: “Versión de acta inédita 2 de octubre de 1964”. En Apuntes críticos a la Economía Política. (2006).  
2 Atilio Borón: El Che y la recreación del marxismo (16-06-2008)  
3 Marc Vandepitte: Che, una mirada desde Europa (02-10-2007)  



como el revolucionario antiimperialista hecho famoso por una fotografía y por su muerte, 
pero asegurando que en la medida en que creciese el imperialismo europeo, el Che se haría 
más y más conocido y necesario. Pero, ahora, en otoño de 2011, cuando leemos en la prensa 
crítica que la pobreza y la precarización vital sigue extendiéndose como una plaga por Euskal 
Herria4 y por el mundo, comprendemos la urgencia de enriquecer nuestro pensamiento, 
llenarlo de contenido teórico y, sobre todo, avanzar en propuestas prácticas. Cuando el Che 
hablaba de pensar, hablaba de mejorar la acción revolucionaria. Para él, el pensamiento era un 
componente esencial de la acción, de la práctica. Por eso era un pensamiento crítico. Y con 
esta aclaración queremos empezar nuestro debate hoy: he citado el texto que ofrecí entonces 
al sacrificio público, el de los marxismos del Che, porque pienso que debemos ejercitar 
permanentemente la crítica, y que es más necesario hacerlo conforme se aceleran e 
interactúan las contradicciones del sistema y tienden a aumentar las resistencias populares, 
pero a la vez tienden a reorganizarse y a contraatacar las fuerzas reaccionarias, como está 
sucediendo.  

Sin embargo, la crítica y la autocrítica son casi desconocidas en la izquierda revolucionaria, 
incluida la independentista y socialista vasca. Somos más dados a la descalificación y al 
desprecio, a la imposición dogmática, que al debate fraterno y creativo, a la crítica 
constructiva.  ¿Por qué? Una parte fundamental de la respuesta la encontramos en las palabras 
de V. Morles Sánchez5 que no puedo dejar de citar:  
 

«Criticar es juzgar con valentía, es identificar méritos y debilidades; develar lo oculto, 
actuar de forma abierta y no dogmática; llamar a las cosas por su nombre. Es una actividad 
que implica riesgos porque el ser humano (autor también de las obras criticadas) es un ser 
contradictorio y orgulloso que construye, inventa y progresa, pero teme los juicios que puedan 
descubrir sus errores o debilidades. La crítica es, por naturaleza, polémica; genera discordias y 
enemigos, pero también amigos. Puede producir ideas y conocimientos, así como cambios, 
siempre necesarios, en las obras y en los seres humanos. De allí que lo normal es que el poder 
establecido o dominante trate siempre de suprimir o de ocultar la crítica» 

 
Vamos, pues, a criticarnos a nosotros mismos, como independentistas, como comunistas, yo al 
menos sí, mediante el estudio del Che, analizando cómo estos más de tres años transcurridos 
desde aquél debate premonitorio han reforzado la actualidad de este marxista que murió con 
un fusil en una mano y con un libro en la otra. Debemos hacerlo porque la desidia e 
indiferencia teórica de la izquierda revolucionaria durante los pasados años de envenenado y 
podrido auge capitalista, a excepción de honrosos casos, ha sido co-responsable de la 
impunidad con la que el reformismo descarado o encubierto, y la casta académica e 
intelectual, han estado diciendo las mayores tonterías sin encontrar respuesta crítica alguna. 
La industria político-mediática y cultural, el sistema universitario, siervo del capital6, han sido 
y son fuerzas disciplinadotas que imponen lo que J. P. Garnier7 define como «la voluntad de 

                                                                                                                                                         
4 www.gara.net: “Siguiendo la tónica de los últimos meses, destaca el número de personas que agota sus 
prestaciones por desempleo. Así, el pasado mes de setiembre sólo el 39,10% de los parados cobró una prestación 
contributiva, mientras el 38,90% no cobró ningún tipo de prestación por desempleo, es decir, 71.794 personas”. 
(05-10-2011) 

 

5 Víctor Morles Sánchez: Ciencia vs. Técnica y sus modos de producción ( 2007) 
6 M. Moncada Fonseca: Tendencia dominante entre las universidades del mundo: Siervas de la civilización 
capitalista (2011)  
7 J. P. Garnier: Contra los territorios del poder (2006) 



no saber» de la casta intelectual:  
 

«‘Capitalismo’, ‘imperialismo’, ‘explotación’, ‘dominación’, ‘desposesión’, ‘opresión’, 
alienación’…Estas palabras, antaño elevadas al rango de conceptos y vinculadas a la existencia 
de una “guerra civil larvada”, no tiene cabida en una “democracia pacificada”. Consideradas 
casi como palabrotas, han sido suprimidas del vocabulario que se emplea tanto en los tribunales 
como en las redacciones, en los anfiteatros universitarios o los platós de televisión». 

 
La crítica del reformismo, en cualesquiera de sus formas, es en estos momentos una necesidad 
tan imperiosa como la de pensar, porque, además de otras causas, el reformismo político-
sindical es una de las fundamentales razones que explican por qué los pueblos trabajadores de 
los grandes Estados imperialistas todavía se encuentran muy lejos de pasar a la fase ofensiva 
de la lucha revolucionaria, la fase en la que se atacan directamente los pilares de la 
civilización del capital, como son la propiedad privada de las fuerzas productivas y el Estado 
burgués. De hecho, pensar y criticar el reformismo son la misma y única cosa, porque el 
reformismo se basa en la credulidad, en la fe y en la ignorancia de la historia humana, 
mientras que el pensamiento se basa en la consciencia de la contradicción irreconciliable y en 
el principio de la objetividad de la explotación.  
 
2.- QUÉ ES EL REFORMISMO  
 
Pero antes de seguir debemos precisar lo suficiente qué es el reformismo. Dicho con rapidez, 
es la negación de la dialéctica entre los fines y los medios, entre los objetivos por un lado, y 
por el otro la estrategia y la táctica. La ruptura de esta dialéctica, que puede ser gradual y no 
traumática, termina conduciendo al movimiento revolucionario al desastre bien por la 
integración en el orden burgués, bien por su destrucción brutal al haberse confiado en las 
promesas del Estado. D. Coates8 define como reformismo la tesis que sostiene que se puede 
avanzar al socialismo aprovechando las instituciones, leyes, aparatos estatales burgueses, que 
se trata de un tránsito gradual, pacífico. Las bases del reformismo provienen del socialismo 
utópico y de corrientes de la Ilustración, pero encuentran muchos de sus argumentos en las 
tesis revisionistas elaboradas a finales del siglo XIX y que, según B. Gustafsson9, se 
caracterizan por negar tres principios elementales del marxismo: uno, la teoría de la 
explotación y de la plusvalía; otro, la teoría del Estado, de la democracia y de la violencia; y 
por último, la teoría del conocimiento, la dialéctica materialista.  
 
Por su parte, el Che, dice N. Kohan10 y con razón, hace hincapié en tres requisitos 
fundamentales para el triunfo de la revolución  que, añadimos nosotros, niegan frontalmente 
las tesis reformistas y revisionistas: Primero, la lucha contra el Estado capitalista y la lucha 
por la toma del poder por el proletariado; segundo, la recuperación del sujeto revolucionario, 
activo, consciente, ofensivo, que no se limita a esperar la llegada de las “condiciones 
objetivas”, sino que además las impulse con su consciencia subjetiva de masas, creativa y por 
ello también objetiva; y tercero, que tanto el poder proletario como el sujeto colectivo luchen 
por un humanismo socialista, comunista, irreconciliable con la demagogia burguesa, que 
empiece a practicar una forma de vida cualitativamente superior a la alienada y fetichizada del 
capital. Estimamos que no es necesario seguir amontonando más definiciones sobre el 
reformismo porque lo esencial, lo permanente, está ya dicho:  
 

                                                 
8 David Coates «Reformismo» Diccionario de pensamiento marxista (1984) 
9 Bo Gustafsson: Marxismo y revisionismo (1975) 
10 Nestor Kohan: Che Guevara el sujeto y el poder (2003) 



Uno, el reformismo rechaza parcial o totalmente la teoría de la explotación porque aceptarla le 
obligaría a aceptar la necesidad de la lucha política revolucionaria. La explotación existe 
porque la burguesía posee las fábricas y el capital, mientras que la humanidad trabajadora no 
posee más que su fuerza de trabajo. Frente a esto, el reformismo propone aumentar los 
salarios, pero se niega a socializar las fábricas y los bancos, devolviéndoselos a sus 
verdaderos propietarios, a la humanidad trabajadora y explotada.  
 
Dos, el reformismo rechaza la teoría marxista del Estado, que sostiene que éste es un 
instrumento decisivo de la burguesía para mantener la explotación y asegurar la propiedad 
privada, por el contrario, el reformismo sostiene que el Estado de la burguesía es neutral, 
puede ser utilizado a favor del pueblo y dentro del socialismo, por lo que no hay necesidad de 
destruirlo y menos violentamente. De lo que se trata es, dicen, de lograr una abrumadora 
mayoría legal, la “sociedad civil”, que sólo con su peso electoral convenza a la minoría para 
que, pacíficamente, vaya devolviendo sus empresas, bancos y armas al pueblo desarmado.  
 
Tres, niega la dialéctica y acepta el neokantismo porque rechaza la unidad y lucha de 
contrarios irreconciliables, la posibilidad de conocer y transformar el mundo, la necesidad de 
dar el salto cualitativo, revolucionario, a una situación nueva, mientras que cree que es posible 
quedarse con lo “bueno” del capitalismo rechazando lo “malo”, y sostiene que no puede ser 
destruido porque, en el fondo, es incognoscible. Por esto, el reformismo debe rechazar la 
teoría marxista de la crisis, imprescindible para conocer qué es el capital y cómo funciona.  
 
Cuatro, el reformismo acepta la alienación y el fetichismo porque combatirlos le llevaría a 
enfrentarse con la propiedad privada, con el mercado, con la ley del valor-trabajo y con el 
valor de cambio, pilares de la civilización del capital, aceptando así la forma de vida 
burguesa, centrada en el fetichismo de la mercancía y en la alienación. A lo sumo que puede 
hacer un “reformismo verde”, ecologista, es a proponer el “consumo responsable” y el 
decrecimiento, en vez de un socialismo ecologista y antiimperialista, el eco-comunismo.  
 
Y cinco, mundialmente el reformismo critica lo “malo” de la llamada “globalización”, 
proponiendo el “diálogo de civilizaciones”, la “gobernanza mundial democrática”, la reforma 
negociada de instituciones criminales como el FMI, el BM, la OMC y otras, bajo la 
“supervisión de la ONU. El marxismo plantea abiertamente tanto el derecho a la 
independencia de los pueblos como que la Tierra pertenece a las generaciones futuras y a los 
pueblos que la habitan, lo cual conlleva la derrota del imperialismo, la devolución de la Tierra 
a los pueblos y fin de la propiedad privada material e intelectual.  
 
Resumido el reformismo en su quintaesencia, lo primero que debemos dejar en claro es que el 
método teórico del Che que sustenta y asume esta definición, ha superado la prueba de la 
historia en lo referente a la evolución de las contradicciones capitalistas,  según muestra O. 
Martínez11 contundentemente. Como se aprecia, nos limitamos al debate sobre la naturaleza 
esencial del capitalismo, sobre sus contradicciones insalvables, y no a otros debates 
particulares y más concretos, por ejemplo el de la planificación socioeconómica, la valoración 
de la NEP, el papel del mercado en el socialismo, el papel del cooperativismo obrero en el 
avance al socialismo y a la superación de las categorías mercantiles, etcétera. Para la crítica 
actual del reformismo y para la defensa del internacionalismo debemos centrarnos, antes que 
nada, en la naturaleza esencial de la explotación burguesa, y en su carácter mundial, 
imperialista.  
                                                 
11 O. Martínez, Crisis global y pensamiento del Che sobre economía internacional (2009). 
 



 
3.- TEORÍA MARXISTA E INTERNACIONALISMO 
 
Hablar del Che es lo mismo que hablar de crítica implacable del reformismo, del 
internacionalismo militante, de la unidad de objetivos históricos que unifica a la humanidad 
trabajadora en su lucha contra el capitalismo a nivel mundial. La práctica antirreformista del 
Che es parte de esta concepción, y no a la inversa. Si definimos el modo de producción 
capitalista como una realidad mundial, entonces la lucha contra el reformismo adquiere un 
contenido mucho más grave y decisivo, porque cualquier concesión a la burguesía en 
cualquier parte del mundo se vuelve en el acto como una traición a los intereses 
emancipadores de las luchas concretas y particulares, por distantes que estén e insignificantes 
que parezcan. Tampoco hace falta decir que el internacionalismo del Che era la forma que 
adquiría su extremo respecto por la lucha de liberación de los pueblos sojuzgados por el 
imperialismo, de modo que la lucha por la independencia era en él la expresión práctica y 
concreta de la lucha antiimperialista e internacionalista. Pero sí hay que insistir en que, con 
toda razón, para el Che el internacionalismo y la liberación antiimperialista eran parte del 
choque a muerte entre el capitalismo y el socialismo, no existiendo fricción alguna en esta 
contradicción irreconciliable abierta desde 1917  --más vigente ahora que entonces, como 
veremos--, y las liberaciones antiimperialistas.  
 
Pérez Hinojosa12 explica cómo la lúcida visión del revolucionario argentino sobre las 
traiciones de las burguesías llamadas “nacionales”, que se plegaban a las exigencias del 
imperialismo en contra de sus pueblos, coincidía con las concepciones revolucionarias de 
Mariátegui sobre el internacionalismo, la unidad continental de la lucha latinoamericana y su 
naturaleza socialista, la esencia criminal del imperialismo, etc. No hace falta recordar que 
Mariátegui investigó y teorizó mejor que nadie en su época el decisivo papel de la 
emancipación de los pueblos autóctonos indios dentro de la revolución socialista 
latinoamericana, emancipación que se centraba en la reconquista de la propiedad de la tierra 
por estos pueblos, acabando con la propiedad privada de terratenientes, burgueses y 
transnacionales capitalistas. Nos encontramos aquí ante una de las afirmaciones decisivas 
contra el reformismo: ¿se puede confiar en la burguesía? Los reformistas dicen que incluso se 
puede y se debe confiar en lo estratégico, y no sólo en lo táctico, es decir, creen que la 
burguesía respetará.  
 
Nosotros pensamos, al igual que Pérez Hinojosa, que el marxismo del Che, como el de 
Mariátegui, iba más allá de Latinoamérica, era mundial, y que este contenido definidor es una 
de las razones que explican el por qué han aparecido fotos y camisetas con la imagen del Che 
en movilizaciones de masas de la reciente Primavera Árabe a pesar de la impresionante 
campaña de desprestigio que sufre, solamente equiparable a la que sigue soportando Lenin. N. 
Malaj13 estudió hace tiempo las dos peores maneras de tergiversar al Che para silenciar su 
praxis: santificándolo o excomulgándolo,  demostrando que tanto un método como el otro 
buscaban el mismo objetivo, destruirlo. Una forma más tosca y zafia, y por ello inútil como se 
ha demostrado, fue la de A. Vargas Llosa14 quien con una serie de cuatro artículos en los que 
arremetía con el Che y, de rebote y desde el inicio, contra quienes le rinden “culto” 
tachándolos abiertamente de ignorantes. Los insultos y el menosprecio siempre han sido 
características de la ideología burguesa y muestran su ausencia de razón y argumentos. Otra 
manera de negar al Che directamente a la vez que se dice reivindicarlo fue la de G. 

                                                 
12 Pérez Hinojosa  La herencia Mariateguista de Ernesto “Che” Guevara (2009), 
13 N. Malaj: El Che  ¿‘canonizado’ o ‘exorcizado’? (1997), 
14 A. Vargas Llosa El Che, cada vez más mito y menos realidad (2005), 



Llamazares a la sazón Coordinador General de IU, al reducirlo a simple utopista romántico 
que buscaba «reconstruir el contrato social con una agenda diferente»15. O sea, se reduce el 
Che a un defensor de la ideología burguesa del “contrato social”.  
 
La actualidad antirreformista e internacionalista del Che, como la de Lenin, se acrecienta 
porque ambos acertaron de pleno en la única solución históricamente válida que tiene la 
humanidad trabajadora para emanciparse de sus cadenas: lucharon hasta la muerte por la 
conquista del poder proletario y por el triunfo de la revolución mundial. Bien es cierto que 
Marx y Engels defendieron lo mismo, y lo teorizaron con una profundidad científico-crítica 
que demuestra la superioridad cualitativa del marxismo sobre la ideología burguesa y sus 
“ciencias sociales”, pero vivieron en una fase y contexto capitalista en los que no se habían 
desarrollado tanto las contradicciones del sistema. Además de otros marxistas, como Rosa 
Luxemburgo y un largo etcétera, Lenin y Guevara llevaron a la praxis esa solución esencial en 
sus respectivos contextos vitales.  
 
En realidad, no fue un “acierto”, no “acertaron de pleno” en la solución, como he dicho arriba 
abusando de la licencia literaria. Fue el resultado de una sostenida praxis en la que la acción 
se simultaneaba con el pensamiento, la mano con el cerebro. Lenin y el Che, y los marxistas 
en su conjunto, se caracterizaron por una titánica militancia teórica, por un esfuerzo  
científico-crítico casi sobrehumano. Por poner el ejemplo de Lenin, según explica P. A. de 
Sampaio16, entre 1912 y 1916 el revolucionario bolchevique estudió 148 libros y 232 artículos 
sobre economía, releyó El Capital de Marx y el grueso de Hegel, y redactó más de 20 
cuadernos de anotaciones, y todo esto para escribir el Imperialismo, los textos sobre el 
Estado, los Cuadernos de Filosofía, etc., obras fundamentales.  
 
La potencia intelectual del Che no estaba a la zaga de la de Lenin, y de la de otros marxistas. 
N. Kohan ha explicado en su libro17 cómo fue y como funcionó la mente del Che en las muy 
duras condiciones de la guerrilla boliviana, y en general durante toda su vida militante. 
Especial valor debemos otorgar a sus reflexiones críticas sobre la filosofía oficial de la URSS, 
nada dialéctica y sí mecanicista y economicista, a los avances en la crítica del dogma 
soviético y en la elaboración de una dialéctica marxista por parte del Che precisamente en sus 
años más ricos en praxis. La lapidaria frase del Che: «Huir del mecanicismo como de la 
peste18» dicha durante los premonitorios debates socioeconómicos, lo sintetiza todo. Entre 
varios de sus muchos ejemplos del dominio de la dialéctica, en 1963 el Che19 afirmó que 
«entre los contrarios antagónicos no puede haber equilibrio» y poco más adelante que «en los 
propios países socialistas hay un desarrollo desigual que se transforma, mediante el comercio, 
en un intercambio desigual, o, lo que es lo mismo, en la explotación de unos países socialistas 
por otros». Permanente unidad y lucha de contrarios antagónicos, y salto cualitativo al 
surgimiento de la explotación entre países socialistas, esto es dialéctica marxista pura; pero 
sobre todo es abrir brecha debajo de la línea de flotación del reformismo que cree en el 
equilibrio general y en la no contradicción antagónica.  
 
También aquí, en el decisivo aspecto del método y de la epistemología, el Che actuó como 
marxista en el pleno sentido de la palabra. Recordemos que Marx y Engels “volvieron” a 

                                                 
15 Gaspar Llamazares: Actualidad del Che (2007)  
16  P.  A. de Sampaio: ¿Por qué volver a Lenin?, (2009) 
17 Nestor Kohan: En la selva (Los estudios desconocidos del Che Guevara. A propósito de sus Cuadernos de 
lectura de Bolivia) (2011) 
18 F. Martínez Heredia: El Che y el gran debate sobre la economía en Cuba (05-11-2007) 
19 Ernesto Che Guevara: Apuntes críticos a la Economía Política (2006)  



Hegel en los momentos en los que su pensamiento se retrasaba frente a la realidad en 
movimiento. Lo mismo hicieron Lenin, Mao, Trotsky, Gramsci, etc. La importancia de la 
dialéctica está demostrada no sólo por el avance científico, sino y en lo que ahora nos 
interesa, por su poder para abrir nuevos espacios de reflexión conforme la praxis avanza, y 
estamos convencidos de que el Che más temprano que tarde su hubiera lanzado a fondo al 
estudio del mal llamado “problema indígena”, descuidado al extremo por las izquierdas 
latinoamericanas europeizadas en extremo. A. Pérez20 hizo un seguimiento muy exhaustivo de 
este asunto clave para entender muchas de las derrotas en el pasado y para comprender el 
presente. En el marxismo del Che, pensamos nosotros, están dadas sin embargo muchas de las 
bases para avanzar en la resolución de este problema decisivo, que en palabras de Mónica 
Bruckmann consiste en “nacionalizar el marxismo”21, en “enraizar en los problemas locales”, 
en apropiarse intelectualmente de la matriz y tradición sociocultural e histórica del pueblo en 
el que se realiza la revolución.  
 
Dado que el marxismo del Che se enfrento radicalmente a la colonización intelectual22 
imperialista, dado que se había formado leyendo también a los marxistas latinoamericanos 
que eran críticos con respecto al el dogmatismo occidentalista de la URSS, y dado que 
comprendió perfectamente la importancia de la revolución en África23, unido a su desarrollo 
creativo de la dialéctica, por estos y otros indicios muy sólidos, se puede sostener que, de 
haber seguido viviendo, el Che hubiese terminado abriéndose al mal llamado “problema 
indio” como una de las fuerzas revolucionarias fundamentales para el avance del socialismo. 
Pero esta apertura a nuevas realidades sólo podía basarse en la solidez de un método teórico, 
el marxismo, frontalmente opuesto a las sucesivas degeneraciones reformistas.  
 
4.-  EL IMPACTO DE LA GRAN CRISIS  
 
Desde la derrota del movimiento obrero occidental,  alrededor de la  mitad de la década de 
1980, la credulidad reformista y el democraticismo pacifista fueron penetrando en el 
capitalismo imperialista, por la puerta abierta por el eurocomunismo, la socialdemocracia de 
izquierdas, la casta académica e intelectual progre y la propia fuerza alienadora del fetichismo 
de la mercancía. En el Estado español, por ejemplo, la aparición del movimiento 15-M ha 
reabierto el debate sobre los límites del pacifismo a ultranza, especialmente cuando, como era 
de esperar, se ha endurecido la represión. A. Unsain24 ha reflexionado muy correctamente 
sobre esta decisiva cuestión de la que el reformismo se escabulle sistemáticamente:  
 

«La violencia engendra violencia, es verdad, pero ya esta bien de que siempre seamos los 
mismos los que tengamos que poner la otra mejilla sin derecho a defendernos. Hoy, más que 
nunca, es necesario recordar a los que se alzaron contra el poder a base de pólvora y dinamita y 
llevaron la acción revolucionaria hasta sus últimas consecuencias. En estos tiempos quizás 
existan otras herramientas de lucha tan efectivas como las armas pero sería injusto olvidar las 
enseñanzas de los condotieros y guerrilleros que entregaron hasta su último aliento por la 
victoria del proletariado y por la libertad de los pueblos. Renegar de su ejemplo sería traicionar a 
la ética revolucionaria y dar un gran paso atrás sobre la historia de las luchas sociales. Hay que 
sumar todas y cada una de las formas de defensa que tengamos a nuestro alcance. Quizás aún 
sea pronto para concienciar a una sociedad tan lobotomizada como la nuestra, con una clase 
media que aún respira y con parte de la clase pobre aún soñando con ser tan rica como sus 

                                                 
20 Antonio Pérez: De Kurukuyuki a Ñancahuasú: la guerrilla en territorios indígenas (1997) 
21 Mónica Bruckmann: José Carlos Mariátegui y la producción de conocimiento local (2008). 
22 V. J. Rodríguez: El Che siempre se resistió a la recolonización de las mentes (2009)  
23 Jean-Luc Chavanieux: Che Guevara también era africano (23-04-2007) 
24 Armando Unsain: El monopolio de la violencia (09-08-2011)  



opresores. Pero será necesario estar prevenidos porque la turbina capitalista terminará por 
triturar definitivamente todos nuestros derechos. Entonces el pueblo consciente, de sus actos y 
sus objetivos, tendrá que responder enérgicamente ante la avaricia de los mismos que en otros 
tiempos, no muy lejanos, pagaron con sus vidas» 

 
La atroz crisis capitalista emergida definitivamente en 2007, anunciada por crisis parciales 
cada vez más graves y frecuentes pero que ha cogido desprevenida a la supuesta “ciencia 
económica” burguesa25, ha confirmado la urgencia de avanzar en la socialización de la 
propiedad privada y en la destrucción del Estado burgués para sustituirlo por un Estado obrero 
en consciente proceso de autoextinción. La agudización de la crisis, que se comprueba a 
diario mediante muy serios estudios críticos26 pero también leyendo a la prensa burguesa27, 
está dañando cada vez más las condiciones de vida y trabajo de la humanidad explotada, y no 
sólo en el aspecto físico sino globalmente, en el psicosomático según explica Ángeles. 
Maestro28. El pudrimiento de las condiciones vitales no es sólo efecto de la sobreexplotación 
burguesa, sino además del carácter capitalista de la industria de la salud y de la 
mercantilización de la ciencia, como denuncia Concepción Cruz29.  
 
Aún así, esto es sólo una parte del problema general,  ya que el sistema está a punto de cruzar 
el umbral de la irreversibilidad si no se detiene y revierte la aceleración del déficit 
ecológico30: «entendido como el diferencial entre los recursos naturales que se generan 
anualmente y los que se destruyen (…) al actual ritmo de consumo los recursos generados por 
el planeta sólo permiten satisfacer la demanda de esos recursos hasta el 27 de septiembre: 
todo lo que se consume hasta final de año es a cuenta de recursos que el planeta no puede 
producir y de contaminantes que la  tierra no es capaz de absorber (…) La población del globo 
necesitaría cinco planetas  para vivir al ritmo de consumo de recursos de un ciudadano de 
Estados Unidos y  tres planetas para vivir como un español. Pero solo un planeta para vivir 
como  un ciudadano de la India. España consume 3,35 veces más que su biocapacidad: si  los 
españoles tuvieran que subsistir con sus propios recursos, al ritmo actual estos se habrían 
agotado el 19 de abril». 
 
¿Y después del 19 de abril de 2011, qué pasaría en el Estado español? Siendo importante esta 
pregunta, la decisiva es la que atañe a la humanidad entera, y la que introduce la cuestión de 
cómo frenar y revertir el déficit ecológico antes de que llegue a un punto crítico de no retorno, 
antes de que estalle abriendo una crisis ecológica irreversible, posibilidad que va avanzando a 
alta probabilidad, como lo ha demostrado el “accidente” de Fukushima31 y se comprueba a 
diario con la militarización del espacio exterior que nos pone al borde del Armagedón, una 
dinámica imparable antes32 de la crisis actual, y acelerada en el presente. La respuesta a las 
interrogantes vistas no es otra que la lucha política orientada a la creación de un poder 
revolucionario suficientemente fuerte como para detener y revertir la mercantilización de la 

                                                 
25 H. A. Tapia y R. Astarita: La Gran Recesión y el capitalismo del siglo XXI (2011)  
26 Paula Bach: No estamos frente a una recesión capitalistas más /29-9-2011), y M. Giribets: La economía 
mundial volverá a estallar en 2012 (o antes) (2-10-2011) 
27 www.cincodias.com Una bomba de relojería en el sistema financiero  (23-09-2011), y La amenaza de una 
nueva recesión mundial (9-08-2011) 
28 Ángeles Maestro: Crisis capitalista: guerra social en el cuerpo de la clase obrera (18-09-2011)  
29 Concepción Cruz: Ciencia y Saud I y II (1-06-2011) 
30 www.elpais.com :  La Tierra entra hoy en déficit ecológico (27-09-2011) 
31 Harwey Wasserman. ¿Podemos impedir la próxima catástrofe?  (15-09-2011)  
32 D. García Cantalapiedra: EEUU, China y Rusia: la lógica inevitable de la militarización del espacio (ARI) 
(13-05-2008)  



naturaleza, y aquí hablamos directamente de lucha de clases33 a nivel mundial, es decir, y 
añadimos nosotros, una lucha de clases internamente unida a la libertad de los pueblos.  
 
Sin entrar ahora a las ambigüedades de ciertos ecosocialismos, sí hay que reivindicar y 
actualizar el contenido naturalista y ecologista profundo del marxismo originario34, que nos 
aporta el único método praxeológico capaz de detener y revertir la catástrofe que está 
provocando el capitalismo. Tiene razón M. A. Adame35  cuando, repasando todo lo aquí visto 
y más, argumenta la necesidad de la “revolución eco-comunista” como única alternativa. No 
debe extrañarnos, por tanto, que bajo la dirección de los EE.UU. el imperialismo haya llevado 
la militarización36 a las cotas más altas en su historia.  
 
5.- EL FRACASO DEL REFORMISMO  
 
Teniendo en cuenta todo lo que aquí hemos expuesto de forma tan sintética, es innegable que 
la aceleración sinérgica de todas las contradicciones ha destrozado, como mínimo, cinco 
grandes mitos reformistas que han desviado a las izquierdas en los últimos lustros:  
 
Uno es el de la democracia en abstracto, vacía de contenido de sexo-género, de nación y de 
clase, y dotada de milagrosas virtualidades transformadoras pero en realidad inseparable del 
“comercio de la guerra”37, y de la dictadura de una muy reducidísima minoría de la población. 
A. Jalife-Rahme38 ha cifrado en menos de diez personas la cuantía humana del enano grupito 
financiero que controla las finanzas del mundo. Sin ir muy lejos, en la parte de Euskal 
Herria39 bajo dominación española, en 2010 el 1,2% de la población era propietaria del 
44,78% de la riqueza total, y todo indica que ese grupito se reduce a la vez que aumenta su 
propiedad privada en detrimento de la mayoría inmensa de la población. En los EE.UU. casi 
el 49% de los legisladores son oficialmente “ricos”, propietarios de cuantiosas fortunas, y 
además, según la investigado D. S. Mexidor40, en medio de la recesión de 2008-09 sus 
ingresos aumentaron un 16%, y en 2010 aumentaron un 19% mientras que los ingresos de la 
mayoría popular, bajaron un 15%.  
 
Todos los estudios internacionales muestran el aumento de las distancias socioeconómicas 
entre la minoría propietaria que decide la política socioeconómica, y la mayoría cada vez más 
empobrecida: una democracia de ricos. No hay duda de que el Che se opondría decididamente 
y con medidas radicales a este aumento de la explotación de la mayoría por la minoría, 
explotación no combatida por el reformismo41, e incluso apoyada directa o indirectamente con 
su política de colaboración con las medidas anticrisis impuestas por la burguesía.  
 
Otro mito destrozado, el segundo, que está relacionado estrechamente con el anterior y a la 
vez nos prepara para el siguiente, es el del fracaso de la “democracia radical” tan alabada por 
un sector de la izquierda reformista a finales del siglo XX, bajo la dirección ideológica de Ch. 

                                                 
33 Daniel Tanuro: Está en crisis una relación históricamente dada entre la humanidad y el medioambiente (10-
04-2011)  
34 D. Tagiavini e I.Sabbatella: Marxismo Ecológico: elementos fundamentales para la crítica de la economía-
política-ecológica (Julio de 2011) 
35 M. A. Adame Cerón: Crisis ecológica y Multidimensional capitalista y Revolución (7-09-2011) 
36 J. Lobe: Las armas las carga EEUU  (30-09-2011) 
37 Nicole Schuster: El comercio de la guerra y la democracia neoliberal (29-09-2011)  
38 A. Jalife-Rahme: Una elite secreta de nueve financieros gobierna las finanzas globales (08-09-2011)  
39 www.gara.net: Condenan a gran parte de la población a la pobreza (Jua2011ko urriaren 03) 
40 Deisy Francis Meixidor: Congreso de Estados Unidos, club de millonarios (15-08-2011) 
41 P. L. López: Socialdemocracia, una historia de traición y fracaso (24-09-2011)  



Mouffe y E. Laclau42, entre otros. La “democracia radical” ha terminado plegándose sumisa a 
las exigencias del capital financiero para que los Estados gastasen en sus corruptos y 
arruinados bancos unas masas de capital inimaginables para cualquier persona normal, de la 
calle. La “democracia radical” de finales del siglo XX y primeros años del XXI lo único que 
ha conseguido ha sido engañar y desorientar a miles de jóvenes estudiantes obreros y pequeño 
burgueses que en la universidad han tenido que leer la demagogia radicaloide, obligados por 
sus profesores. Ch. Maouffe respondió así a una pregunta sobre en que consiste la democracia 
realizada por M. López de San Miguel43:  
 

«El objetivo de la democracia no es que todo el mundo se ponga de acuerdo, hay posiciones 
irreconciliables. Critico a las tradiciones teóricas que dicen que la política democrática busca 
consensos. Habermas indica que el consenso se busca a través de procesos deliberativos, 
argumentos racionales. Yo no coincido con él. La política tiene que ver con el conflicto y la 
democracia consiste en dar la posibilidad a los distintos puntos de vista para que se expresen, 
disientan. El disenso se puede dar mediante el antagonismo amigo-enemigo, cuando se trata al 
oponente como enemigo -en el extremo llevaría a una guerra civil- o a través de lo que llamo 
agonismo: un adversario reconoce la legitimidad del oponente y el conflicto se conduce a través 
de las instituciones. Es una lucha por la hegemonía». 

 
Como vemos, la “democracia radical” de Ch. Mouffe se mueve dentro de los límites 
institucionales, de los límites impuestos por el Estado burgués, aunque disfrazado este 
reformismo con un ataque fácil y cómo a Habermas y con una fraseología conflictivista típica 
de la sociología burguesa. ¿Cómo va a reconocer la “legitimidad del oponente”, del capital, la 
clase trabajadora que día a día va empobreciéndose más y sufriendo un dramático 
empeoramiento de sus condiciones de vida y trabajo? En 1845 Engels44 dijo que «La 
democracia de hoy en día es el comunismo. Otra democracia sólo puede existir ya en las 
mentes de los visionarios teóricos, quienes no se preocupan por los acontecimientos reales 
(…) La democracia se ha convertido en principio proletario, en principio de las masas». En 
las condiciones de 1845 la democracia implicaba el comunismo, y viceversa. ¿Qué ha 
cambiado para mejor de entonces a ahora? Nada, todo ha empeorado si partimos del criterio 
de las potencialidades liberadoras implícitas en el empleo democrático de las fuerzas 
productivas, en la dirección colectiva, socialista, de su desarrollo e incremento en beneficio de 
la humanidad y no de la minoría propietaria. En este sentido decisivo, desde 1845 las fuerzas 
destructivas y opresoras se han incrementado mucho más que las fuerzas constructivas y 
emancipadoras, y cualquier debate sobre la “democracia radical” tiene que partir de esta 
lección histórica.  
 
J. Vasco Fagundes45 ha descubierto el vacío teórico de la palabrería de Ch. Mouffe, sin citarla, 
al central el problema de la democracia en la fetichización de la realidad sociopolítica y 
económica, lo que invierte y tergiversa, también oculta e imposibilita, el conocimiento crítico 
del capitalismo, del proceso de explotación y del Estado de clase, y el autor está en lo cierto 
cuando otorga a Lenin el mérito de enriquecer la crítica marxista de la democracia burguesa 
relacionándola con el fetichismo: «Aquello sobre lo que, muy agudamente, Lenin llama la 
atención, es la incongruencia de hablar de cosas como “la democracia en general”, la 
“democracia pura”, la democracia por encima, al lado o aparte de las contradicciones y de las 

                                                 
42 Ch. Mouffe: El retorno de lo político. Comunidad, ciudadanía, pluralismo, democracia radical, (1999),  y E. 
Laclau y Ch. Mouffe: Hegemonía y estrategia socialista. Hacia una radicalización de la democracia (2006). 
43 Mercedes López de San Miguel entrevista a Chantal Mouffe: La democracia consiste en permitir puntos de 
vista (06-09-2010) 
44 Engels: La fiesta de las naciones en Londres (1978) 
45 Jõao Vasco Fagundes: Sobre Lenin y la democracia (25-09-2011) 



luchas sociales que están en su base y donde se enraíza. La democracia no puede, según 
Lenin, tomarse de modo abstracto, fetichista, sin un horizonte dialéctico de concreción. 
¿Democracia para quién? ¿Para qué clases? ¿En interés de quién? ¿De qué clases?».  
 
La respuesta a estas preguntas nos introduce, además de en el problema del poder y del 
Estado, también en el problema de la justicia, de la ética y de los valores, sobre todo en largos 
contextos de crisis estructural, como ahora. No puede ser de otro modo: ¿qué clase social 
impone a la mayoría una determinada política socioeconómica y represiva que empeora 
drásticamente sus condiciones de vida? Según R. Bissio46:  
 

«El Fondo de las Naciones Unidas para la Infancia (UNICEF) ha estudiado las políticas sociales 
y fiscales en ciento veintiocho países en desarrollo, y concluye que si bien la mayoría de los 
gobiernos protegió a sus poblaciones vulnerables, y en particular a los niños, del impacto de la 
crisis en 2008 y 2009, a partir de 2010 comenzó a registrarse una contracción prematura del 
gasto social. Más de noventa países (setenta por ciento de los encuestados) habrán reducido sus 
gastos en 2012 y una cuarta parte está en camino de una “contracción excesiva”, o sea un corte 
de sus gastos sociales a niveles inferiores a los que tenían antes de la crisis 
La experiencia indica que los niños y los hogares pobres son los más impactados por las 
medidas de austeridad, dice el equipo de investigadores de UNICEF dirigido por la española 
Isabel Ortiz. “La ventana de oportunidad en el desarrollo fetal y del infante es pequeña y una 
privación hoy puede tener impactos irreversibles en las capacidades físicas e intelectuales, que 
reducirán la productividad del adulto y costará muy caro al país”». 
 

Hemos escogido deliberadamente el estudio de R. Bissio porque, primero, se centra en los 
llamados “países en desarrollo”, es decir, en los más explotados por el imperialismo y con 
unas burguesías generalmente débiles, colonizadas y colaboracionistas con el capital 
transnacional y con los grandes Estados; segundo, porque ya hemos dado cifras sobre el 
aumento de la problema en los capitalismos imperialistas; y tercero, porque al tratarse de 
pueblos bajo la presión imperialista, cobran definitiva autoridad las ideas de Che Guevara 
sobre la justicia como instrumento de emancipación colectiva, cuestión inserta lógicamente en 
la definición de democracia. F. Lizárraga47 ha estudiado el concepto de justicia en el Che, sus 
fases de concreción en la lucha contra los restos del capitalismo y en el avance al socialismo, 
y su imbricación genética con la democracia popular. Si siempre tiene especial importancia lo 
que dice F. Lizárraga sobre la interacción entre abundancia y justicia, ésta se acrecienta 
durante las largas crisis estructurales y en los pueblos empobrecidos. La palabrería de Ch. 
Mouffe sobre la “democracia radical” se enfrenta aquí a un límite insalvable: ¿cómo fusionar 
abundancia y justicia dentro de las instituciones burguesas, respetándoles, no destruyéndolas 
para abrir el camino al comunismo? El Che nos ofrece la respuesta: la toma del poder político 
por el pueblo trabajador.  
 
El tercer mito destruido por la crisis actual, ha sido el de la supuesta cientificidad de la 
economía política burguesa, que ha sido cogida por sorpresa por la gravedad, profundidad y 
complejidad de la crisis estructural, como ya hemos dicho arriba. Han sido las “ciencias 
sociales” en su conjunto, las que han quedado ridiculizadas por la hecatombe iniciada en 
2007, y en especial la “ciencia económica”, cosa nada sorprendente si leemos las muy 
recientes superficialidades sobre Weber y la economía actual48, cuando ya hacía algunos años 
R. Brenner49, entre otros marxistas, había advertido del deterioro imparable del capitalismo en 

                                                 
46 Roberto Bissio: Austeridad, un castigo innecesario (06-10-2011) 
47 Fernando Lizárraga: Principios de justicia en el pensamiento de Ernesto Che Guevara (2004) 
48 Geoffrey Ingham: Capitalismo (2010) 
49 Robert Brenner: La economía de la turbulencia global (2009)  



su misma estructura interna: la tasa media de beneficios. No nos cansaremos en insistir en que 
para conocer el capitalismo hay que conocer a la vez la teoría marxista de las crisis50 del 
capital, su “lógica desconocida”51. La incapacidad de la “ciencia económica” para conocer las 
leyes del movimiento del capitalismo está en la raíz no sólo del fracaso a la hora de advertir 
de la proximidad de la crisis, sino sobre todo y fundamentalmente, en su incapacidad actual 
para combatirla, aunque algunas fracciones muy reducidas del capital se estén enriqueciendo 
escandalosamente, realidad que confirma a la tesis marxista.  
 
Che Guevara no vivió nunca una crisis tan global y sinérgica como la presente, aunque para 
1967 ya se estaban acumulando las contradicciones que estallarían en forma de crisis muy 
poco tiempo después. De cualquier modo, sus profundos y rigurosos estudios de marxismo, y 
la importancia que daba a la teoría del valor-trabajo, le estaban preparando, sin dudas y si 
hubiera seguido vivo, para responder muy correctamente a la crisis de finales de los ’60. Por 
otra parte, lo más probable es que el Che estaría plenamente de acuerdo con la tesis, que 
nosotros asumimos, defendida por J. Beinstein52 de que el actual caos no hace sino replantear 
con más fuerza aún la urgencia del comunismo como alternativa al capitalismo. Este autor 
explica que la sinergia de subcrisis concretas, ecológica, energética, económica, político-
militar, etc., genera un salto cualitativo a una crisis de la civilización burguesa ante la cual 
sólo el comunismo del siglo XXI, puede ofrecer la alternativa viable. No hace falta decir que 
esta tesis es incompatible con cualquiera de las ilusiones crédulas reformistas sobre las 
excelencias de un neokeynesianismo salvador.  
 
El cuarto mito destruido, que ya venía desprestigiándose desde finales del siglo XX, es el de 
la “buena globalización”, el de la “gobernanza mundial democrática” y el del “imperio 
autorregulado”,  sustituidos en realidad por el verdadero imperialismo, el que no estaba en 
modo alguno reflejado, sino tergiversado, por las palabrería de de Negri y Hardt sobre una 
“nueva realidad mundial” en la que las clases trabajadoras se habían disuelto al igual que el 
imperialismo53. Sin poder extendernos aquí en los actuales debates marxistas sobre el 
imperialismo contemporáneo54, lo que sí es cierto es que todo lo relacionado con la guerra 
imperialista juega un papel clave, un papel de último recurso55 para activar la economía 
estancada y en crisis, como demuestra Ellen Browm. En cuanto a las ilusiones de Negri y de 
Hardt ya en 2004 Atilio Borón fue uno de los que destrozó la lógica de Imperio, y volvió a 
hacerlo más tarde en un texto más breve al estudiar la contraofensiva56 de los EE.UU. para 
recuperar su poder en las Américas.  
 
La historia también ha dado la razón al Che en sus análisis sobre el imperialismo, en sus 
advertencias a los pueblos del mundo sobre la amenaza creciente que suponían los EE.UU. 
para la humanidad. Poco tiempo después de ser asesinado, el imperialismo multiplicó sus 
esfuerzos por crear una justificación propagandística a sus atrocidades en aumento, y la casta 
intelectual creó, entre otros, dos conceptos claves para entender la ideología reformista actual: 
el de gobernanza del mundo, popularizado por la Trilateral57, y el de desarrollo sostenible 

                                                 
50 Anwar Shaikh: Valor, acumulación y crisis (2006) 
51 Louis Gill: La lógica desconocida de «El Capital» de Alain Bihr (Julio de 2011)  
52 Jorge Beinstein: Comunismo del siglo XXI  (2011)  
53 Negri y Hardt: Imperio (2000) y Multitud (2005)  
54 Claudio Katz: Replanteos marxistas del Imperialismo (10-07-2011)  
55 Ellen Browm: La guerra, el estímulo fiscal de último recurso  (12-09-2011)  
56 Atilio Borón: La IV Flota destruyó a Imperio (21-08-2008)  
50Aguilera García en Gobernabilidad ygobernanza: cinco tesis a la luz del capitalismo neoliberal del siglo XXI 
(2002) 
51 J. M. Naredo: Sobre el origen, el uso y el contenido del término sostenible (2007)  



impuesto al ecologismo reformista por el staff de H. Kissinger58, el organizador de tantos 
golpes militares y regímenes de terror, para frenar en seco la radicalización izquierdista de las 
luchas contra el deterioro ecológico. Más tarde, la alianza entre imperialismo e intelectualidad 
reformista creó el mito de las “intervenciones humanitarias”, tema en el que no nos 
extendemos porque su actualidad   --Libia, Sudán, Irak, Afganistán y tantos otros sitios--  es 
de sobra conocida. Si ahora volviese a la vida, Che Guevara no tendría que hacer un especial 
esfuerzo teórico para reconocer al instante las transformaciones del actual imperialismo.  
 
A diferencia del reformismo, que ni siquiera intuyó el reforzamiento del imperialismo, y que 
perdió toda su saliva farfullando sobre cómo impulsar los aspectos “buenos” de la 
globalización, abandonando los “malos”, el marxismo sí advirtió tan tempranamente como 
1973 de la tendencia objetiva al endurecimiento imperialista, como se aprecia leyendo a R. 
Guerra Sánchez59 en estas palabras proféticas que las hubiera firmado Che Guevara:  
 

«Los Estados Unidos, omnipotentes en América necesitan dominar el mercado de los países del 
sur, especialmente dentro de su zona de influencia. Existe, en tal virtud, la condición 
fundamental para un nuevo resurgir del “destino manifiesto” en cualquier momento. Todo 
dependerá del desarrollo de la depresión económica norteamericana, del rumbo que tome la 
política interior de los Estados Unidos y de la más fuerte o más débil unidad interna de cada país 
hispanoamericano frente al nuevo mañana incierto. Los Estados Unidos, hoy como ayer, querrán 
mantener su vida y su pujanza. Si es posible respetarán el derecho ajeno; si no lo es, erigirán, 
como en lo pasado, en ley su necesidad. Las líneas de menor resistencia del Sur están expuestas 
de nuevo, si las dificultades apremian en los Estados Unidos, a sentir, una vez más, la dura mano 
del “buen vecino” del Norte» 

 
El quinto y último mito despedazado por la crisis de civilización es el que sostenía que ya no 
hacía falta el poder proletario para “cambiar el mundo”60. Un conocimiento mediano, que ni 
siquiera exhaustivo, de la penosa historia del anarquismo demuestra el error estratégico de 
efectos desastrosos que encierra esa pueril tesis, ya desmontada por tantas experiencias y por 
tantos marxistas que no merece la pena perder el tiempo. Vamos a poner sólo cuatro ejemplos, 
en orden cronológico, para concluir: Uno, el líder campesino hondureño, R. Alegría61 declaró 
tras el golpe militar en su país dirigido por los EE.UU.: «Tenemos que tomar el poder para 
que nos dejen de joder». No existe, pensamos, una forma más básica de demostrar la 
necesidad de un poder popular, obrero y campesino, como garantía ante el terrorismo de 
Estado, como sufre Honduras. Cualquier elucubración intelectual queda en ridículo ante el 
sincero laconismo de un dirigente campesino que ve cómo el asesinado su pueblo.  
 
El segundo ejemplo hace referencia al terrorismo dentro de la “democrática” Europa, 
practicado desde finales de la II GM por los servicios secretos62, terrorismo decisivo en la 
derrota de muchas situaciones prerrevolucionarias. La “democracia” actual debe en parte su 
continuidad al terrorismo secreto de la OTAN y de otras muchas agencias. Creer que podemos 
avanzar al socialismo sin enfrentar un poder de masas fuerte, decidido y preparado, a estos 
aparatos especializados en el terror, es retroceder a la utopía pacifista. El tercer ejemplo es lo 
que está sucediendo ahora mismo en la UE, en donde pueblos como el islandés ha logrado 
recuperar zonas considerables del poder estatal y, con ellas, están aplicando políticas anticrisis 
progresistas y que, con plena justicia, como diría Che Guevara, descargan el grueso de los 

                                                 
52. Holloway: Cambiar el mundo sin tomar el poder (2002), 
59 Ramiro Guerra Sánchez: La expansión territorial de los Estados Unidos (2008) 
60 John Holloway: Cambiar el mundo sin tomar el poder (2002) 
61 S. Lavalle y Luciana Levin: Entrevista al dirigente campesino hondureño Rafael Alegría (30-12-2010)  
62 Daniele Ganser: Los ejércitos secretos de la OTAN  (2011)  



costos y sacrificios sobre la burguesía. Y dentro de este ejemplo está también la lucha de 
Euskal Herria por un Estado independiente, como única garantía63 para su supervivencia. Y el 
cuarto y último ejemplo es este mismo escrito sobre el Che como crítico del reformismo.  
 
6.- RESUMEN  
 
El potencial teórico del marxismo del Che se confirma según el capital se retuerce en la peor 
crisis que ha tenido en su historia, y en la medida en la que el reformismo hace esfuerzos 
titánicos por salvar la civilización burguesa aun a costa de empeorar hasta lo insufrible las 
condiciones de vida y trabajo de los pueblos. Aunque el Che no vivió la crisis iniciada a 
finales de la década de 1960 y que en adelantaba algunas de las características de la crisis 
actual, a la vez que revelaba hasta ahora las leyes tendenciales de la agudización de las 
contradicciones del sistema, aunque fue así, su marxismo sí contenía un método que ayuda a 
descubrir qué sucede en el presente y por qué. Y dentro de ese método ruge muy vivo el 
principio dialéctico de la crítica inmisericorde de todo lo que existe.  
 
La dialéctica es crítica y revolucionaria por esencia, sentenció Marx. El reformismo nunca 
podrá aceptar este método de acción y de pensamiento porque asume y se somete al orden 
material e ideológico existente, a sus instituciones, a su Estado y a su profunda inmoralidad y 
a su ética cobarde y egoísta de la resignación y la obediencia. El Che aunaba en su praxis 
ambos componentes de la dialéctica marxista, la lucha y el pensamiento, y por eso era 
enemigo irreconciliable del reformismo, y a la vez, un analista muy fino capaz de discernir las 
diferencias concretas que exigen niveles específicos de luchas revolucionarias. No actuaba a 
ciegas, sopesaba, medía, estudiaba rigurosamente todas las facetas de un problema, su cambio 
permanente y sus interrelaciones con los otros problemas adyacentes, y después decidía.  
 
La evolución del capital, su mundialización, hace que el pensamiento del Che, construido para 
ser aplicado fundamentalmente a los pueblos sojuzgados por el imperialismo, pueda ser hoy 
aplicado en lo esencial a los capitalismos más enriquecidos y criminales. A la UE, por 
ejemplo. Y esto es inaceptable e imperdonable para el reformismo, que se creía a salvo de este 
revolucionario que siempre llevaba varios libros en su mochila, armas intelectuales junto a las 
otras armas. El reformismo occidental no puede aceptar el proyecto guevarista de avanzar 
hacia un ser humano nuevo,  a una nueva especie humana no fetichizada, no acobardada por 
el terror a perder el salario mísero, a quedarse en paro, en el desempleo, a ser torturado y 
encarcelado o asesinado, a no poder seguir cumpliendo con el mandato de ¡¡consumid, 
consumid, malditos!! Un pueblo trabajador que se emancipe de estas y otras cadenas, será la 
fuerza revolucionaria invencible.  
 
El Che no conoció la realidad de la opresión nacional de un pueblo altamente desarrollado 
dentro del monstruo imperialista, como Euskal Herria, pero sí nos vale su grito de despedida:  
¡¡¡Patria o muerte, venceremos!!!  
 
IÑAKI  GIL DE SAN VICENTE  
 
EUSKAL HERRIA (6-10-2011)  

                                                 
63 www.gara.net: Sin Estado vasco no hay futuro económico para Euskal Herria (2011ko urriaren 06a)  


