BAJTIN Y VIGOTSKY: LA EXPERIENCIA SOCIAL EN LA PRODUCCION DE SENTIDO
Algunas prioridades para enseiiar literatura

Mirta Gloria Fernandez
UBA (FFyL)

Resumen:

Este articulo indaga las coincidencias entre Bajtin y Vigotsky, se organiza en dos partes. En la primera, se
exponen algunas lineas en relacién con las biografias de ambos intelectuales, mientras la segunda busca
poner en evidencia los conceptos tedricos de uno y otro e indagar sus coincidencias, las que confluyen
en el concepto de conciencia que postulan ambos autores: Bajtin se apoya en la nocién de habla interna,
mediada por la cultura, para explicar el origen de la conciencia; en sintonia, Vigotsky (1995) postula que
el lenguaje tiene una funcidn reguladora que primero es externa y que se internaliza posteriormente.
Asi, el habla interior es el vehiculo de nuestra identidad y permite la continuidad del yo en la vida
cotidiana y de un lenguaje externo, social, que es la manifestacion del pensamiento en palabras. El
pensamiento no se expresa simplemente en palabras, sino que existe a través de ellas, aprendidas
socialmente.

Una practica pedagdgica que evada estas formas de concebir las relaciones entre las personas, que de
eso se trata la educacién (una internalizacion de la cultura, y por ende la constitucidn de la conciencia),
es decir, una practica de ensefanza de la literatura indiferente a las postulaciones de ambos tedricos
imprescindibles estaria imposibilitada de comprender que todo encuentro con el alumno y con la obra
literaria deberia escaparle al monologismo.

Palabras clave:

Polifonia — Intersubjetividad — Signo Ideoldgico — Herramienta Semidtica — Pedagogia

Summary:

This article which inquires into the coincidences among Bachtin and Vigostky is divided into two parts.
The first one comprehends some lines on both biographies exposed, whereas the second one highlights
the theoretical concepts of each one, and also investigates their coincidences which converge into the
concept of conscience that both authors postulate. In order to explain the origin of conscience, Bachtin
sticks to the notion of internal speech, mediated by culture. In tune with this, Vigotsky (1995) postulates
that language has a regulatory function that first is external and it later becomes internalized. Thus, the
internal speech is the vehicle of our identity: it enables the continuity of the ego in daily life and an
extern and social language, which is the manifestation of thought into words. Thinking does not express
itself simply into words, but exists through these words, which are socially learned. A pedagogical
practice that evades these ways of establishing relationships -this is what education is all about (culture
internalization and therefore the constitution of conscience) - that is to say, a literature teaching practice
that is indifferent to the postulations of both essential theorists would be unable to understand that
every meeting between the pupil and the literary work would have to escape from monologism.

Key words:

Polyphony — Intersubjectivity — Ideological Sign — Semiotic Tool — Pedagogy



Prélogo

Este trabajo se inspira en dos intelectuales que atraviesan mis intereses sustanciales en el terreno de
la ensefianza. Quizas tendria que aclarar que el ejercicio constante de la docencia con diferentes grupos
humanos —en relacién con edad, clase social, ambiente, nacionalidad; algunos libres, otros encerrados, y
muchos abandonados a su suerte— fui presa de una gran dicotomia, por asi decirlo, entre mi formacion
(incluidos los docentes y pares cuyos discursos versaban sobre los graves problemas de aprendizaje de
los sujetos) y mis certezas personales sobre el potencial intelectual que —segun creia y creo— no es
privilegio de elites: una especie de capital del que absolutamente la totalidad de mis alumnos podia
considerarse propietario. Tal vez esta idea —que compartia con unos pocos, no precisamente en la sala
de profesores de los lugares donde trabajaba— hizo que me volviera muy exigente con los alumnos.
Obtuve respuestas positivas. Sin embargo, toda esa practica estuvo signada por la intuicion y el
consiguiente silencio. Situacién inevitable cuando se carece de fundamentos para la actuacién
pedagdgica.

No hace muchos afios que me crucé con Vigotsky. Y Bajtin, aunque tuve la oportunidad de leerlo, me
era ajeno pues donde estudiaba se exaltaba que los géneros primarios eran sencillos, mientras los
secundarios eran complejos o que la polifonia era la suma de todas las voces. Siempre fuera de contexto,
sin alcance social; y por supuesto, excluyéndolo de la tradicion marxista. Vigotsky tampoco tenia
contexto. Poco a poco dejé de leerlo a través de otros y supe que su obra habia sido censurada y que
sostenia que “lo que un nifo puede hacer con ayuda es mas indicativo de su inteligencia que lo que
puede hacer por si mismo”. Estudié educacidn, casi traicionando a las Letras. Pero luego volvi. Ya habia
leido mucho a Vigotsky y lo suficiente a Wertsch como para sospechar que Bajtin se aproximaba, en gran
medida, a Vigotsky en cuanto a sus ideas acerca de la constitucion social de la conciencia.

Asi estaban las cosas, ya habia recorrido la agotadisima Psicologia del Arte que un buen amigo me
habia traido de Madrid; y habia releido la Estética de la creacion verbal. Estaba disfrutando El marxismo
y la filosofia del lenguaje, cuando me anunciaron el seminario que impartiria Hugo Mancuso, sobre
Bajtin. Me gustd que el profesor no homologara lectura literaria/ lectura no literaria; y que considerara,
como Bajtin y Vigotsky, que la literatura es un género crucial en el desarrollo de la inteligencia de las
sociedades.

Este articulo —que indaga las coincidencias entre ambos intelectuales— se organiza en dos partes. En
la primera, se exponen algunas lineas en relacidn a las biografias, mientras la segunda busca poner en
evidencia los conceptos tedricos de uno y otro en los que hay interesantes coincidencias:

e Signo-herramienta para Vigotsky, signo-ideologia para Bajtin.

e Polifonia para Bajtin, construccién social del conocimiento para Vigotsky o Alteridad para
Bajtin, intersubjetividad para Vigotsky

e Del habla a la escritura y de los géneros primarios a los secundarios.

e Similitudes en cuanto al abordaje critico del psicoanalisis.

e Similitudes en cuanto a la concepcién del arte.



Gran parte de este trabajo descansa en las clases que Hugo Mancuso impartié en el seminario
Aproximacion a la Teoria Textual de Mijail Bajtin (2004). Su mirada ha sido crucial en tanto incentivo las
relecturas de Bajtin y Vigotsky, ya desde la practica de ensefiar. En la praxis —a ojos de ambos- esta la
esencia misma de las cosas, con lo cual el propdsito de este escrito queda debidamente justificado.

Primera parte
Introduccién

Durante el periodo socialista que atravesd la otrora Unién Soviética, especialmente mientras
gobern¢ Stalin, fue frecuente la persecucion ideoldgica por parte del control estatal en manos de la KGB.
Tal es el caso de la produccidn cultural de muchos de los pensadores y filésofos de esa época que fueron
condenados al destierro o la reclusidn carcelaria. Uno de los intelectuales sentenciado a una labor
vigilada fue Mijail Bajtin. Y el mismo régimen —que tempranamente fijara su mirada autoritaria en
Bajtin— se centraria, mas tarde, en Lev Vigotsky,1 que si bien fue reconocido durante el advenimiento de
la revolucién del 17 —merced a su gran interés por recuperar a aquellos campesinos marginados de la
alfabetizacion— no escapé de la censura de su obra, prohibida durante décadas (Kozulin 1990).

Ahora bien, rastrear vinculaciones entre Lev Vigotsky [1896-1934] y Mijail Bajtin [1895-1975] induce
a examinar, en primer lugar, algunos datos de sus vidas, para explicarse, por ejemplo, cuales son las
razones por las que, desde disimiles disciplinas como son la filosofia y la psicologia, estos dos
intelectuales coinciden en su interés por desarrollar una teoria cultural que explicite el papel de la
sociedad, la cultura y por ende la ideologia, en la configuracion de la naturaleza especificamente
humana. Nos referimos a la obstinacidon de uno y otro por demostrar que el hombre estd constituido
socio-histéricamente. Idea que confiere una impronta trascendental a la teoria contemporanea, es decir,
mas de un siglo después. En el caso de Bajtin, su obra y la de quienes formaron su circulo intelectual
ejercen una gran influencia en la lingliistica, la narratologia, la antropologia literaria e, incluso, en los
estudios culturales. Por ello, cuando se dice que Bajtin trasciende el terreno de la linglistica o que va
mas alla de la critica literaria, se esta aludiendo, precisamente, a su busqueda de formulaciones menos
acotadas y mas destinadas a la historicidad. En cuanto a Vigotsky- cuya produccién ha sido incorporada
tardiamente por Occidente, como en el caso de Bajtin- sus investigaciones constituyen hoy el sustento
de las teorias mas modernas de aprendizaje y ensefianza, tanto en Europa como en Estados Unidos v,
por ende, en Latinoamérica.

La historia de Rusia influyé de manera decisiva tanto en Vigotsky como en Bajtin ya que ambos
vivieron grandes modificaciones socio-politicas. En primer lugar, nacieron en pleno cambio de siglo,
durante la época zarista. Luego, como jovenes estudiantes, fueron parte de la gran revolucidn que dio un
giro radical a todo el pais y tuvo gran alcance mundial (Kozulin, 1990). Por ultimo, de una manera u otra,
fueron victimas del régimen.

En cuanto al problema de la censura hay que recordar dos datos. El primero, que a principios de siglo
en las ciudades rusas se producen los progroms masivos de judios. La familia Vigotsky no estuvo

3


http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota1f

exceptuada de la persecucién y de las limitaciones que se imponian a su pueblo. El segundo, que ciertas
producciones de Bajtin pudieron ser salvadas por amigos y por él mismo —como es el caso de las obras
sobre Dostoievski y Rabelais— pero una gran parte se encuentra dispersa en articulos y borradores. Sobre
Vigotsky, recién en los afios sesenta se empiezan a reunir sus manuscritos, también dispersos por
razones politicas.2

Por ultimo, si bien escribieron desde distintas disciplinas, hay que destacar que Vigotsky, a pesar de
haberse dedicado a la psicologia del desarrollo, fue un gran lector de ficcién y dedicd gran parte de su
vida a estudiar obras de Shakespeare, y a escribir verdaderos ensayos que podriamos incluir hoy en la
teoria literaria (Vigotsky (1970)). Bajtin, por su parte, a partir de 1936, trabajo como docente en el
Instituto Pedagdgico de Mordova. Y, afios mas grande, se interesaria por explicar las formas de
adquisicion o el origen de los géneros discursivos.

Segunda Parte
Panorama general de las coincidencias entre Bajtin y Vigotsky

Se suele ubicar a Bajtin en el contexto de la creacién literaria.3 No negamos que sus contribuciones
en ese medio sean fundamentales. Sin embargo, su obra supera el dmbito de la estética pues, si bien
presta gran atencién al concepto autoral, se proyecta hacia el problema del hombre y su constitucion
socio-histérica. Asi, su teoria es aplicable al analisis literario y, en muchos casos, lo excede.4 En una
similar direccién, Vigotsky reldne gran cantidad de materiales del campo del arte, la literatura, la
psicologia, la psico-neurolingliistica y la medicina, a efectos de demostrar la influencia del arte en
disimiles grupos humanos, y testimoniar su origen social. Se trata pues de las vidas, reflexiones y
filosofias de dos autores cuyas producciones no pueden asirse a un campo, a una disciplina, a una teoria,
sino que se instalan en los otros lugares, en las multiples voces, en la otredad. Ambos, ademds de una
época y un medio sociocultural similar, parten de la critica al psicoandlisis y a los fundamentos
biologistas freudianos para arribar, luego, a la fundacién de una psicologia materialista
(Voloshinov/Bajtin (1999); Vigotsky (1995a)). Una teoria cultural solidaria con la idea de que la
constitucién de la naturaleza especificamente humana se hace posible merced a la interaccién de los
individuos en sus modos de vida histéricamente configurados. Y ambos ofrecieron una alternativa para
la cual la cultura es el medio de la existencia humana; a través de la cultura y en su interior se constituye
la naturaleza humana en toda su variedad. Es asi que para Vigotsky (1995c) los instrumentos psicoldgicos
de los que dispone el hombre son creaciones artificiales por ser sociales y no orgdanicos ni de creacién
individual. Y asi como la técnica esta dirigida al dominio de la naturaleza, el instrumento psicoldgico esta
dirigido al dominio de los procesos propios o ajenos. En sintonia, Bajtin alude a toda la historia que
dialoga en el interior del individuo. Creemos entonces que en los dos casos se pone en juego un
paralelismo entre procesos sociales y su incidencia sobre lo psiquico, pues tanto uno como otro tedrico
remiten a la idea de que el trabajo y la transformacidn de éste sobre el mundo y las cosas, modifican la
conciencia humana.


http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota2f
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota3f
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota4f

Efectivamente, el sujeto en su afdn de comprender no parte de cero ni se enfrenta al mundo a partir
de la nada, sino que tiene detras de él toda la historia. En rigor, es Bajtin [1997] quien en un trabajo
substancial, “Autor y personaje en la actividad estética”, escrito entre 1920 y 1924, declara que la obra
no se construye jamas en un acto humano solitario,5 sino que es producto de un hombre en
concomitancia con otros. Mas aun, el otro estard presente en el relato mucho antes de ser escrito, y la
mirada de ese otro sera lo que lo volverd humano. Por tanto, la identidad del individuo se constituye
socio-culturalmente. Es decir que el lenguaje ha sido posible porque podemos escuchar antes que
pronunciar (Bajtin, 1999). Concepto que guarda gran similitud con el marco tedrico de Vigotsky, para
quien todo nuestro comportamiento tiene origen en el comportamiento de nuestros antepasados
(Vigotsky, (1970); (1995)).6

Por ultimo, en lo que atafie a los rasgos de las teorias bajtiniana y vigotskiana es facil advertir que no
es la casualidad lo que las vuelve coincidentes, sino el contexto histdrico, ya que ambos compartieron
lecturas y movimientos culturales, como asi también una formacién filoséfica de cardcter materialista; y
—al menos en las primeras décadas del siglo— un entusiasmo acentuado para con los postulados de la
revolucion del 17 (Silvestri y Blanck, 1993).

Ademas de estos puntos mds generales, en nuestro recorrido, hemos encontrado otras ideas
coincidentes que merecen especial atencién; y que intentaremos exponer en este trabajo: el origen
social del pensamiento, el lugar central de la interaccion comunicativa y el contexto, el alcance de la
dialogia, la importancia de una psicologia socio-histérica, la impronta sociocultural del arte y el
comportamiento semiético humano.

Signo-herramientaZ para Vigotsky, signo-ideologia para Bajtin

Una de las preguntas que se hace Vigotsky (1995a) es como se generan la subjetividad y la cultura y
de qué manera interviene en su constitucion el componente semiético.8 En este sentido, hay que hacer
hincapié en la nocién de trabajo como punto fundamental de la actividad humana, categoria que es
central en la antropologia marxista primero, y que luego se traspone a la filosofia como intercambio de
energia entre hombre y naturaleza que produce una transformacién mutua.9 Asi, el hombre se subjetiva
por oposicién al mundo de los objetos, coloca los objetos desde si. Entonces, frente al orden natural, se
inaugura un orden histdrico donde el hombre se transforma a si mismo, pues el trabajo supone control,
a la vez que conocimiento. El trabajo, en su actividad instrumental y en su esencia interactiva, es la
unidad de analisis explicativa de la constitucidon del ser humano. Del mismo modo, el funcionamiento
intersubjetivo sumado a la actividad instrumental humana operan combinatoriamente en los procesos
gue expresan la voluntad: Procesos Psicolégicos Superiores (PPS). Las herramientas técnicas operan
transformaciones en los objetos, pero hay otras, inherentes al hombre, que generan modificaciones
psicoldgicas y producen cambios de comportamiento; dicho de otro modo, los sujetos se transforman
entre si mediante una actividad semiética (Vigotsky,(1995c)).

Asi, la conciencia es entendida como didlogo intrasubjetivo o habla interiorizada que deviene del
contacto social mediado por signos. Es decir que el vector del desarrollo estaria definido por el
incremento del control sobre si mismo. Esto implica una autonomia que nos distingue de la modalidad
animal ya que el hombre manipula, controla sus propios procesos psicoldgicos. La educacién es el

5


http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota5f
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota6f
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota7f
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota8f
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota9f

dominio del desarrollo social, dice Vigotsky, la manipulaciéon consciente de los signos.10Podemos decir,
entonces, que compartimos con los animales la posibilidad de responder mediante actos reflejos. Pero
nos diferenciamos de las otras especies por generar procesos mas complejos que se originan en el
mundo social: instrumentos semidticos, conscientes y voluntarios tales como la memoria, la posibilidad
de evocar un objeto o un hecho in absentia, independientemente del entorno inmediato; en sintesis,
una deliberada actividad de asociacién por medios de instrumentacidn semidtica. Se trata de los
Procesos Psicolégicos Superiores (PPS) cuya naturaleza depende no solamente de la filogénesis, sino
también de la cultura adyacente (Vigotsky (1995c)). EI hombre, entonces, es poseedor de procesos
avanzados que se originan, a la manera de practicas sociales y culturales, devenidas de un desarrollo de
instrumentos semidticos mas sutiles, como la escritura.11 La vida social exige entonces el uso de signos.
La herramienta cultural sirve, en primer lugar, para organizar el trabajo en contacto con el entorno
humano (signo externo) y luego se convierte en instrumento psicoldgico (signo interno), al modificar la
psiquis de quien lo usa.

Lo que procura Vigotsky es mostrar que la apropiacion e internalizacién de instrumentos y signos,
gue se da en un contexto de interaccién, sucede gracias a la ensefianza. La maduracién —que implica el
uso de signos— por si sola, no seria capaz de producir las funciones psicoldgicas superiores. Estas
requieren de la presencia de otros; de ese seno proviene nuestra total formacién cultural, nuestras
creencias, nuestros conceptos. Y al aludir a las herramientas semidticas,12 se refiere al lugar social
marcado politicamente, en tanto relaciones histéricas de clase. En este sentido, las funciones psiquicas
aparecerian como herederas de la division social del trabajo, pues aquello que aflora en el individuo,
antes estaba repartido entre los hombres. En palabras de Vigotsky: “Las relaciones entre las funciones
psiquicas fueron en tiempos pasados relaciones reales entre los hombres” (1995c:22).

De lo antedicho se deduce que todo signo exhibe las relaciones entre los hombres, y lanza una vision
de la realidad; o sea que el signo siempre es un fenédmeno ideoldgico. En otras palabras, la realidad esta
impregnada de juicios axioldgicos: lo justo, lo injusto, lo malo, lo bueno, y otros. En esta misma
direccion, cuando Wertsch (1995) se refiere a la obra de Vigotsky, da cuenta de la dimensidn ideoldgica
que entrafia el concepto herramienta semidtica, pues postular que su adquisicidn es exclusiva de la
mediacion social implica que las mismas transforman el poder y la autoridad, y que tienen efecto sobre
la acciéon humana.

Precisamente, asi como para Vigotsky (1995a) la intersubjetividad es la base para la adquisicion del
mundo signico, para Voloshinov (1992), los signos surgen solamente en el proceso de interaccién entre
conciencias individuales. Es decir que la palabra es un fendémeno ideoldgico a través del cual se plasman
la significacion y los contenidos de la ideologia. Asi, la conciencia no puede sino estar estructurada
verbalmente. Justamente, El marxismo y la filosofia del lenguaje (1992), publicado en 1929, introduce un
elemento crucial al definir al signo como “la arena donde se libra la lucha de clases”. En sus paginas,
Voloshinov parte del supuesto de que “todo producto ideoldgico posee una significacion: representa,
reproduce, sustituye algo que se encuentra fuera de él”. “Donde no hay signo no hay ideologia”,
expresa.

Un cuerpo fisico es, por asi decirlo, igual a si mismo: no significa nada, coincidiendo por completo
con su caracter natural Unico y dado. Aqui no cabe hablar de la ideologia. Pero cualquier cuerpo fisico

6


http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota10f
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota11f
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota12f

puede ser percibido como imagen de algo, digamos, como imagen del cardcter inerte, rutinario y
necesario del mundo natural reflejado en un objeto singular. Una semejante imagen simbdlica y artistica
de una cosa fisica determinada representa ya un producto ideoldgico. La cosa fisica se convierte en signo
(1992: 32).

En rigor, la escuela de Tartu postula la inminencia de un estudio de la cultura como mecanismo
semidtico. Un enfoque que pondere la textualidad de la cultura evidenciaria su funcion semidtica y
subrayaria las caracteristicas de los medios semidticos en que actia. De ahi que resulte importante
indicar la dimension ideoldgica de la mediacién pues tanto uno como otro autor reconocen al signo-cuyo
Unico referente posible es la cultura y la ideologia -como material internalizado. Y esta seria entonces la
coincidencia que habria que poner en primer plano.

En segundo lugar, homologan signo y herramienta, como un modo de graficar la funcion del signo en
el hombre (Vigotsky (1995a); Voloshinov/Bajtin (1992)). La razén de esta homologacién da cuenta del rol
mediador que signo y herramienta profesan, pues la herramienta se orienta externamente, y tiene por
fin realizar cambios en los objetos externos. En cambio, el signo se orienta hacia la actividad interna y no
modifica nada en los objetos, sino que se orienta hacia si mismo, regulando y autodirigiendo las
operaciones psicolégicas.

En tercer lugar, tanto para Bajtin como para Vigotsky el signo, nucleo de la actividad psiquica
humana, se origina en los contextos sociales. Esto significa que la evolucion mental ontogenética es
posible dada la internalizacion de los signos propios de los contextos culturales y sociales que atraviesa
el sujeto. Al internalizarse, los signos asumen ya no sélo una funcion de reflejo del mundo, sino el
control del mundo interno.De este modo, la realidad de la conciencia, que es la realidad del signo, sélo
puede formarse a través de la accién en sociedad; ya que el signo en su propia naturaleza es social
(Vigotsky (19952); Voloshinov, (1992)). Al respecto, Bajtin considera que el juicio de valor incorporado al
signo es de cardcter social: "la esfera valorativa de un grupo social particular es la totalidad de lo que
reviste importancia y significacion para ese grupo. Y dicha valoracién incide en el proceso generativo de
la significacién en la lengua" (Silvestriy Blanck 1993:53).

Esto quiere decir que al integrarse un signo a la conciencia, lo hace imbuido de la valoracién social,
es decir del punto de vista de un grupo determinado, aln cuando no se pertenezca a ese grupo. En
consecuencia, no existe ninguna posibilidad de que un signo sea neutro, dado que estda marcado por la
cuestion del valor; y esto equivale a decir que todo signo es ideolégico y toda ideologia es un material
semiodtico concreto. El signo es materia de la ideologia y la ideologia es esencia del signo (Voloshinov,
(1992)). Esta dimensidn ideoldgica es propia del dinamismo cultural, y evoluciona con ella; es asi que en
cada etapa del desarrollo social siempre hay un grupo particular de objetos y una determinada serie de
relaciones, que son accesibles a la atencién social. “Sélo estos reciben forma semdntica y se vuelven
tema de intercambio comunicativo" (Silvestri y Blanck 1993:54). De ello se deduce que toda posibilidad
cognitiva sea de caracter interpretativo, y que esta interpretacion esta determinada por una cierta
ubicacidn en un contexto social y cultural de la historia.

Polifonia para Bajtin, construccion social del conocimiento para Vigotskyl3 o alteridad para Bajtin,
intersubjetividad para Vigotsky


http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota13f

Vigotsky (1995b) destaca la trascendencia del didlogo con los otros y la interiorizacion de dicho
didlogo como la estructura del propio discurso interno. En rigor, se opone a la idea piagetiana de que el
mondlogo interior del nifio (Castorina, 1995) es anterior al didlogo con su entorno, postulando que el
soliloquio no es factible sin la anterior interaccion familiar. Ain mds, cree que lo que un sujeto puede
resolver, en colaboracién con otro, es mas indicativo de su inteligencia que lo que puede hacer por si
mismo.14 En el mismo sentido, llega a la conclusidon de que los actos mds elementales de la conducta,
gue surgen en los estadios mas tempranos del desarrollo del nifio, tienen una estructura compleja, pues
estan mediatizados histéricamente.15
Al respecto, propone delimitar dos niveles evolutivos, el evolutivo real (edad mental), como desarrollo
de las funciones mentales de un nifio, establecido como resultado de ciclos evolutivos, y el nivel de
desarrollo potencial determinado por la capacidad de resolver un problema con intervencién de un
adulto o un compafiero mas capaz. Sobre la base de estos conceptos, postula la categoria central de
“Zona de Desarrollo Proximo”, definiéndola como el cruce entre el grado de resolucién de una tarea que
una persona puede alcanzar actuando independientemente y el grado que puede alcanzar con la ayuda
de un experto en esa tarea. La ZDP es el lugar donde pueden desencadenarse procesos de incremento,
modificacién o construccién de los saberes, en base a la ayuda de los otros (Vigotsky (19952)).
Resumiendo, para Vigotsky el origen de los procesos psicoldgicos superiores debe buscarse en las
interacciones sociales mediadas por instrumentos. En realidad, “accién mediada” (Wertsch (1995)) es la
unidad de analisis adecuada para el marco tedrico vigotskyano. La conciencia se convierte en el objeto
fundamental de su investigacién, concebida como la organizacién observable objetivamente del
comportamiento, que nos es transferida a los seres humanos a través de la participacion en las practicas
socioculturales. La incorporacién al plano individual, intrapsicolégico de lo que previamente ha
pertenecido al ambito de la interaccidn entre el medio y el individuo constituye uno de los conceptos
claves de los estudios de Vigotsky y se denomina “internalizacion”.

Ahora bien, si analizamos la idea del psicélogo soviético segun la cual el conocimiento se conquista,
como deciamos mas arriba, a partir de la mediacidn cultural e histérica, deducimos que el sujeto esta
constituido por las voces de la cultura y la historia que han conformado su conciencia y que estaran
presentes, a modo de signos, en el transcurso de su vida. Esta forma de ver la conciencia como una
construccion socio-histérica habilita a presuponer, asimismo, que el individuo esta habitado por las
voces de sus antepasados y de su presente. En conjuncién, expresa Bajtin:

Efectivamente, apenas empieza un hombre a vivir su propia persona por dentro, en seguida
encuentra los actos de reconocimiento y amor de los préjimos, de la madre, dirigidos desde el exterior:
todas las definiciones de si mismo y de su cuerpo, el nifio los recibe de su madre y de sus parientes mas
cercanos. De parte de ellos y en el tono emocional y volitivo del amor de ellos, el nifio oye y empieza a
reconocer su nombre y el de los elementos referidos a su cuerpo y a sus vivencias y estados internos
(Bajtin (1999): 51).

Vemos entonces que el concepto bajtiniano que se asocia a la nocién de intersubjetividad es el de
alteridad o multiplicidad de voces en el discurso. Como sabemos, la alteridad es un fendmeno que se
relaciona con la distincion entre el yo y el otro. Un nuevo texto o enunciado, —verdadera unidad de
comunicacion— genera nuevos significados. Seguin Wertsch (1995) estarian presentes siempre un aspecto
de transmision o informacién, vinculado a la intersubjetividad, y un aspecto de generacién de

8


http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota14f
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota15f

pensamiento. Es decir, Bajtin propone una teoria del lenguaje edificada en intercambio social. El acto
comunicativo es un intercambio de voces que reproducimos, manipulamos, citamos; y en nuestro propio
fluir comunicativo intercambiamos voces: palabras de otros, conversaciones, etcétera. Nuestro propio
lenguaje es polifonico pues todos los pensamientos son formas de didlogos internalizados, de manera tal
que las voces de los otros son incorporadas al propio discurso. Los enunciados surgen como respuestas a
enunciados anteriores y se orientan hacia los que vendran en el futuro (Bajtin (1999)). El yo se configura
a instancias del otro y ese otro estd instalado en nuestro territorio. Esto induce a considerar que es por
naturaleza polifénico y se comunica en una mixtura de voces que tienen origenes diversos. En tanto
implica pluralidad y otredad, seria contrario a la voz monolégica que impone el discurso del poder: la
normay la autoridad.

Ademads de tomar en cuenta las voces de los individuos en su contexto sociohistérico, Voloshinov
(1992) demuestra que sus formas de internalizacién (usaba internalizacidon lo mismo que Vigotsky) son
especificas histdrica y socialmente. Concepcién que se puede ver funcionando en sus obras tedricas
acerca de la carnavalizacién y del discurso de la novela. Recordemos que sobre esta postula que se trata
de un interjuego entre la voz del autor y las voces de sus personajes (Bajtin (1999)). Para Baijtin,
entonces, la experiencia discursiva de cada persona se hace posible porque su interior se constituye en
razon de una asimilacién permanente de los enunciados de los otros. A este proceso Bajtin lo considera
como asimilacion creativa de palabras ajenas de diferente grado de alteridad. Y subraya:

Nuestro discurso o sea todos nuestros enunciados (incluyendo obras literarias) estan llenos de
palabras ajenas de diferente grado de alteridad o de asimilacion, de diferente grado de concientizacidony
de manifestacién. Las palabras ajenas aportan su propia expresividad, su tono apreciativo que se asimila,
se elabora, se reacentla por nosotros” (Bajtin (1999): 279).

Batjin nos aporta también el concepto de “ventrilocucion” (Kozulin 1990) como un proceso clave
para generar la internalizacién. Este consiste en la integracion en el discurso propio de lo que denomina
“voces ajenas”, voces que resuenan en la mente y que permiten transportarnos a contextos y
experiencias pasadas proyectadas en el presente y que, a su vez, facilitan la representacién en el futuro.
Los lenguajes sociales y la ventrilocucidon actuan como procesos claves en la configuracion de nuestra
identidad cultural de género.

Del habla a la escritura y de los géneros primarios a los secundarios

Como pudimos observar, el concepto vigotskiano de intersubjetividad (Wertsch (1995)) hace alusién
a que el adulto y el nifio —implicados en una actividad a desarrollar— tienen cada uno por su parte una
definicion de la situacion, y del conjunto de acciones a ejecutar en la misma. Para que pueda
establecerse la comunicacidon es necesario un cierto nivel de intersubjetividad. El proceso, que permite la
negociacién entre los participantes depende de que se utilicen formas apropiadas de mediacion
semiotica (ver el item correspondiente a signo). Recordemos que la “internalizacion”16 se define como
la interiorizacion de una operacién externa.

En esta linea, todos aquellos sistemas que componen el orden social genérico tienden a formar parte
de los esquemas de percepcién mentales de los individuos. De esta forma, contribuyen a la constitucién

9


http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota16f

de su identidad personal (Wertsch (1995)). Es decir, al proceso de “internalizacion” de pautas sociales se
vinculan a dos procesos intermedios, el dominio y la apropiacidn cultural. Wertsch (1995) los considera
dos constructos fundamentales para definir y conceptuar dicho proceso. Los diversos contextos y
escenarios culturales (la familia, los grupos sociales, las instancias formales, los medios de comunicacién,
etc.) proponen herramientas culturales (como el lenguaje) cuyo dominio por parte de los sujetos es un
mecanismo fundamental en el proceso de adaptacion.

Ahora bien, el hecho de que el pensamiento se constituye mediante la adquisicién, uso y dominio de
instrumentos mediadores es debido al caracter semidtico de la conciencia humana. Para ello, la
adquisicion se produce en el marco de actividades socialmente significativas. Bajtin (1999) plantea como
ejemplos de lenguajes sociales los dialectos, la forma de comportarse de un grupo, las jergas
profesionales, lenguajes genéricos, lenguajes de generaciones y grupos por edad, lenguajes
tendenciosos, lenguajes de autoridades, de diversos circulos, de modas pasajeras y, por ultimo,
lenguajes que sirven a propdsitos sociopoliticos del momento. En la idea de los lenguajes sociales
planteados por Bajtin subyace el poder de estos para actuar como modeladores de la conducta
individual.

Bajtin (1999) nos habla de los géneros primarios que de hecho, también son formas de mediacién
semidtica y se corresponden con la nocidn de intersubjetividad y con la definicién de situacién
compartida. Asi, sostiene que cada sociedad tiene patrones, pautas o esquemas motivados por distintas
necesidades de la época y del contexto en general. Estos moldes de la vida, orales o escritos son infinitos
y los llama “géneros discursivos primarios”, pues surgen en situaciones directas y concretas de
comunicacion y son transmitidos por las sucesivas generaciones. Es asi que todo enunciado pertenece a
un género discursivo, que tuvo su origen en una practica social. Estos tipos relativamente estables de
enunciados estan siempre renovandose y son manejados por la sociedad en su conjunto. En esta misma
linea, para Vigotsky (1995c) el aprendizaje del habla esta supeditado a las herramientas provistas por la
cultura, no a la manera de ensefianza sistematica como es el caso de la escritura, sino de forma
espontdnea, en el mismo contacto familiar. Por el contrario, la escritura, al formar parte de los procesos
superiores —debido a la complejidad que acarrea su aprehensidn- requiere una ensefanza sistematica.

En Bajtin (1999) este sentido de ensefianza sistematica asume la nociéon de los géneros secundarios
que surgen en condiciones de la comunicacién cultural mds compleja. Estos géneros requieren la
organizacién y estilizacion de un mundo puesto en palabras en el que las relaciones espaciales,
temporales y semanticas se vuelven artisticamente significativas. Es decir que la intencién comunicativa
primaria desaparece y la causalidad pasa a formar de la trama literaria. En otras palabras, en la
elaboracion de un género secundario hay un autor centrado en una posible reelaboracion del mundo
que partio de la palabra y del mundo para arribar a un segundo nivel de representacidn. Los géneros
primarios, por el contrario, son adquiridos en situaciones de interaccién cotidiana.

Nos expresamos Unicamente mediante determinados géneros discursivos, es decir, todos nuestros
enunciados poseen unas formas tipicas para la estructuracion de la totalidad, relativamente estables.
Disponemos de un rico repertorio de géneros discursivos orales y escritos. En la practica los utilizamos
con seguridad y destreza, pero tedricamente podemos no saber nada de su existencia (Bajtin (1999):
267).

10



Por lo tanto el significado de la palabra existe antes objetivamente para otros y tan sélo después
comienza a existir para el propio nifo. Todas las formas fundamentales de comunicacién verbal del
adulto con el nifo se convierten después en funciones psiquicas (Vigotsky (1995c):150).

Para resumir, creemos que hay relacion directa entre la nocidn bajtiniana de “géneros primarios” y
“habla informal vigotskyana”,17 asi como correspondencia entre géneros secundarios y “escritura” pues
tanto los géneros primarios como el habla se adquieren en relacién social sin ensefianza sistematica, sino
en contextos naturales. Por el contrario, la complejidad de los géneros secundarios y de la escritura exige
una ensefianza regulada.

Similitudes en cuanto a la critica al psicoanalisis

La posicion critica de Bajtin (Voloshinov/Bajtin (1999)) con respecto al psicoandlisis, sobre todo al
freudismo, guarda una similitud palpable y manifiesta con las ideas postuladas por Vigotsky sobre dicho
paradigma. Para empezar, ambas teorias comparten el rechazo a las concepciones psicoldgicas
imperantes en la Rusia de los afios veinte de enfoques fisioldgicos y reflexolégicos, cuyo principal objeto
de estudio era la conducta. Tendencias que provienen por un lado de las Ciencias Naturales —la
psicologia fisioldgica, explicativa y causalista—y por la otra, de las Ciencias propiamente Humanas; y que
encuentran su expresién mas clara en una psicologia comprensiva, teleolégica o del espiritu como es el
caso de Dilthey y Husserl (Kozulin, 1999). Tanto Bajtin-Voloshinov como Vigotsky, entonces, se
posicionaran criticamente frente a ambas tendencias de la investigacién psicoldgica, en tanto ni la
psicologia de la conducta, ni el freudismo dan cuenta del lugar de la Historia y de la Cultura en la
constitucién del sujeto —interés primordial de Bajtin— ni en la formacién de las funciones psiquicas
superiores, objeto de Vigotsky.

En Freudismo, un bosquejo critico (Voloshinov/Bajtin (1999)), cuya primera edicion es de 1927, se
pueden rastrear formulaciones que objetan de manera categodrica la distincién consciente-inconsciente.
Ante todo, se propone denominar “ideologia privada”, “ideologia concreta” o “ideologia cotidiana”al
“lenguaje interno y externo que impregna nuestro comportamiento" (Voloshinov/Bajtin (1999): 87). A la
sazdn, los conflictos entre consciente e inconsciente, descritos por el psicoanalisis, no son mas que
conflictos entre el lenguaje interno y el externo, es decir, conflictos de la ideologia concreta. Segun el
critico soviético, dichos conflictos son ideoldgicos y no espirituales, dado que reflejan la pertenencia a
una determinada clase social. Y considera que el aspecto moral estd oculto entre lineas en la teoria
freudiana (por ejemplo, la critica de la homosexualidad o el punto de vista masculino sobre la mujer)

Ill

pues las instancias censoras, como el “super yo”, no son entidades absolutas, sino que dependen de la
eventual adscripcién social o de la visidn ética del individuo. En otras palabras, una de las formas que
asumira esta tensidn entre materialismo e idealismo al interior de las discusiones sostenidas por el
autor, serd a través del lugar que se le asignara a lo natural y a lo histdrico respecto de la formacidn de la

psique. En palabras de Voloshinov:

El contenido y la composicion de los estratos no oficiales de la ideologia privada (es decir, segun
Freud, el contenido y la composicidn del inconsciente) estan condicionados por la época y por la clase
social en la misma medida que los estratos «censurados> y el sistema de ideologia formalizada (la moral,
el derecho, la cosmovision) (Voloshinov/Bajtin (1999): 88).

11


http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota17f

Con esto nos esta alertando sobre el caracter ideoldgico de la teoria freudiana, al exponer que la
experiencia individual consciente ya es ideoldgica y, desde el punto de vista cientifico, no es una realidad
primaria e indivisible: se trata, mas bien, de una elaboracién ideolégica especifica de lo que existe. Y
reafirma su posicion al sugerir que las ideas de un salvaje y la obra mas perfecta de la cultura son dos
eslabones de la misma cadena ideoldgica. Entre ellas existe toda una serie de grados y pasajes
incesantes. Cuanto mas clara es la idea que un sujeto sostiene, mds se acerca a los productos
formalizados de la creatividad cientifica. Mas aun, una idea no alcanzara una claridad definitiva si no se
la puede precisar a través de la verbalizacién (Voloshinov (1999)). En otro pasaje, arremete contra la
produccidn de Freud pues estima que su teoria desvincula la psique de la historia social, a la vez que el
hombre pasa a ser un organismo bioldgico psicologizado o un microcosmos asocial que se auto abastece.
Al mismo tiempo, objeta el caracter burgués y ahistdrico del psicoanadlisis que busca en lo sexual la base
de la explicacion de la vida (Silvestri y Blanck 1993: 209).

Para entrar en la historia no basta con nacer fisicamente como el animal, que permanece al margen
de la historia. Es necesario, por asi decirlo, un segundo nacimiento, un nacimiento social. No se nace
organismo bioldgico abstracto, sino campesino o aristécrata, proletario o burgués, y ese es el punto
capital (Silvestriy Blanck 1993: 174).

Por el lado de Vigotsky, uno de los puntos nucleares de su teoria, que se hara presente en toda su
produccidn, es la inquietud permanente por la tensién entre Naturaleza e Historia y Cultura. Y asi como
Bajtin se posicionara, tanto en contra de las psicologias conductuales y biologistas imperantes como del
psicoanalisis, objetara sus improntas fisioldgicas. Segun Vigotsky, lo inconsciente serviria al psicoanalisis
de hipétesis ad-hoc para restablecer la continuidad de la vida psiquica, sin superar el biologicismo. Como
Bajtin, aludiendo a las teorias que en su época eran las consideradas modernas, expresa su caracter
ahistoérico y su constante homologacion hombre- animal:

Asi, por ejemplo, la psicologia nos ha hecho saber que la formacién de los conceptos abstractos se
configura claramente en el nifio a los 14 afos aproximadamente, de la misma manera que los dientes de
leche se cambian por los permanentes alrededor de los 7 afios. Sin embargo, esta psicologia no ha
podido responder a la pregunta de porqué la formacion de los conceptos abstractos se relaciona
precisamente con esa edad (Vigotsky (1995c): 13).

La teoria vigotskyana, entonces, rechaza el concepto de desarrollo lineal del nifio e incorpora el
concepto de dos formas interrelacionadas: la historia de la cultura y la historia de los individuos, un
proceso constante en el desarrollo de las distintas funciones18 (Vigotsky (1995c)).

Similitudes acerca del abordaje del arte

Como menciondramos mas arriba, la época que venimos tratando estuvo fuertemente signada por la
impronta del positivismo que ejercié gran influencia en el campo de la cultura; por ende, también la
critica literaria fue presa de los modelos imperantes. Situacidon que se agravo con el advenimiento de la
revolucion rusa, en tanto gana el terreno literario la perspectiva socioldgica maniquea que escinde la
produccidn en dos instancias: aquello que es revolucionario se situard en el vértice positivo, lo contrario
serd contrarrevolucionario.

12


http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota18f

A principios de siglo, el formalismo ruso, inspirado en de Saussure, constituye un paradigma que
atravesara gran parte del siglo XX. En su seno, criticos y fildsofos se empefiaran en definir las obras
teniendo en cuenta su inmanencia: la literariedad; y por lo tanto excluyendo toda mirada social que
implicara la referencia a sujetos y fendmenos sociales. Orientadas hacia el cédigo y hacia la
diferenciacidn entre lenguaje poético y lenguaje practico o prosaico, las reflexiones del formalismo
rastreaban la especificidad del arte: la utilizacion peculiar de la materialidad de la escritura y/o el
procedimiento artistico como un fin en si mismo. Al respecto, postula Shklovsky: “Si el ambiente social y
las relaciones de produccién ejercieran influencia sobre el arte, entonces los argumentos narrativos, éno
se verian limitados al lugar en que corresponden a estas relaciones? Pero los argumentos carecen de
hogar” (Volek, 1992: pp. 38).

Aunque Bajtin parte de las investigaciones llevadas a cabo por los formalistas rusos, pretende
qguebrar el estrecho marco lingiistico-morfoldgico que las limita poniendo en primer plano la dimensién
antropoldégica y social. Asi, desde la Escuela de Tartu postula la relevancia del campo sociocultural para
una justa y mas completa definicion de literatura, en tanto no se puede escindir la obra de las
condiciones sociales en que fue producida.19 La obra, entonces, es producto de los procedimientos
artisticos conjugados con el signo de la cultura. Como vemos, la propuesta de Bajtin pone en primer
plano el caracter social de la literatura que se descubre en los materiales, los procedimientos y el
proceso social que la constituyen.20

Este mismo significado social puede extraerse de La Psicologia del arte, de Vigotsky21 quien, a la
vez, pone de relieve los procedimientos artisticos como materialidad del lenguaje en la obra:

El arte es social y si bien su accién se realiza en un individuo en particular, ello no significa que sus
raices y esencias sean individuales. Es ingenuo entender como social solo lo colectivo, como la existencia
de una gran cantidad de personas. Lo social estd también donde hay solo una persona con sus
sufrimientos personales. Y por ello el arte, cuando realiza una catarsis e incorpora un fuego depurador
de las conmociones mas intimas, mas importantes de la vida del alma, constituye la accién social. El
problema no tiene lugar como la muestra la teoria del contagio, es decir, el sentimiento que surge en
una persona contagia a todos, y sélo entonces llega a ser social; sino a la inversa. El surgimiento de los
sentimientos externos a nosotros se realizan mediante la fuerza del sentimiento social, que a su vez se
objetiviza, materializa y afianza en los objetos exteriores del arte, instrumentos de la sociedad (Vigotsky
(1970): 305).

Frente a la idea de la autonomia de la literatura, que ve al lector no como un ser social sino como un
alma solitaria que busca en su mas apartada soledad el sentido estético, Bajtin recupera la idea de que la
literatura es propiedad del hombre y del mundo (Bajtin, [1997]). En sintonia, Vigotsky reivindica este
concepto, al mismo tiempo que otorga gran relevancia a la creacidn artistica colectiva. Con ese fin,
cuenta que Tolstoi, reunido con diferentes grupos de nifios, los incitaba a buscar con él formas de
terminar sus historias (Vigotsky (1970))

En otro orden de cosas, Bajtin asume que hay verdadera obra de arte cuando los personajes creados
por un autor se distinguen radicalmente de la subjetividad que les presta vida: ser autor implica tener
una relacién de discontinuidad frente a las representaciones que genera su imaginacion. La verdadera

13


http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota19f
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota20f
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota21f

experiencia estética no consiste en fundirse ni como espectador ni como creador con los personajes,
sino en mantener una cierta distancia frente a ellos (Silvestri y Blanck 1993). Acerca de esta idea de
distanciamiento, Vigotsky alude a los tedricos que defienden la idea de que la musica transporta a quien
la escucha al estado de animo del autor, expresando irdnicamente:

La musica me transporta de manera inmediata al estado de dnimo del que la escribié. Mi alma se
confunde con la suya, le sigo en sus sentimientos, pero ignoro por qué lo hago. Pero el que escribié por
ejemplo, la sonata a Kreutzer —Beethoven- si conocia las causas que le habian llevado a aquel estado
que, a su vez, le habia impulsado a cometer ciertas acciones, todo aquello poseia para él un sentido,
pero para mi no tiene ninguno (Vigotsky (1970): 307).

Asimismo:

Y en efecto, muy triste seria el problema del arte en la vida, si no tuviera otro fin que el de contagiar
a muchos los sentimientos de uno” (Vigotsky (1970): 298).

Con respecto a la idea de autor y tomando en cuenta la cuestion de la especificidad literaria, también
encontramos coincidencias, ya que Bajtin cree que el escritor es alguien que sabe trabajar el lenguaje,
alguien que puede decir lo propio en un lenguaje ajeno; y expresar lo ajeno en un lenguaje propio. “Hay
que decir ademds que el lenguaje, que en una gran medida ya es encontrado previamente por un artista
de la palabra, aparece como profundamente estetizado, mitologizado y antropomorfizado” (Bajtin
[1997]: 104).

En paralelo, Vigotsky (1970) sostiene que la obra de arte es premeditadamente un sistema
organizado y calculado. Su organizacion consiste en dar al material de la obra cierta forma, que incluye la
composicion de los materiales y otros recursos relacionados organicamente con la composicidon de un
tipo especifico de arte.

Ahora bien, muchos de los pensamientos de Bajtin y Vigotsky desbordan el problema puramente
estético y de la concepcion del concepto de autor en pro de un desarrollo ético de sus reflexiones. En
rigor, para Bajtin (1999) una verdadera ética de la alteridad no consiste en representar al otro
caprichosamente, sino que se trata de un problema ético:

Yo debo responder con mi vida por aquello que he vivido y comprendido en el arte, para que todo lo
vivido y comprendido no permanezca sin accién en la vida. Pero con la responsabilidad se relaciona la
vida. La vida y el arte no sélo deben cargar con una responsabilidad reciproca, sino también con la culpa.
Un poeta debe recordar que su poesia es la culpable de la trivialidad de la vida, y el hombre en la vida ha
de saber que su falta de exigencia y de seriedad en sus problemas existenciales es culpable de la
esterilidad del arte (Bajtin (1999): 11).

Evidentemente, también Vigotsky estd aludiendo a la ética cuando garantiza su impronta
trascendental en la construccién del hombre nuevo:

14



En el caracter concreto de la imagen artistica, condicionada por al peculiaridad del camino
psicobioldgico que conduce a ella reside su inmensa fuerza que enciende el sentimiento, despierta la
voluntad, y eleva la energia, que predispone y prepara para la accién. Sin un arte nuevo, no habra un
hombre nuevo” (Vigotsky (1970): 314).

Finalmente cabe aclarar que si bien Bajtin aborda la literatura desde la vida, se aviene a demostrar
gue a pesar de su naturaleza comun, las diferencias entre los géneros discursivos primarios y
secundarios son muy importantes. Los secundarios, como la literatura surgen en condiciones de
comunicacion cultural compleja. En éstos, los primarios pierden su relaciéon inmediata con la realidad o
vinculo del lenguaje con la vida. Sobre este tdpico, Vigotsky esta empefiado en demostrar la necesidad
de la ensefianza del arte -o sea de estos géneros secundarios—, a pesar de la complejidad que entrafian,
pues lo esencialmente humano, lo que separa al hombre del rudimento es la incorporacion del arte a la
vida (Vigotsky (1970)).

Algunas conclusiones

Nos queda por examinar como la totalidad de las coincidencias examinadas confluyen en el concepto
de conciencia que postulan ambos autores. Tépico que nos llevaria un capitulo mas, pero que dejaremos
planteado aqui. Tenemos que Bajtin se apoya en la nocion de habla interna, mediada por la cultura, para
explicar el origen de la conciencia:

Las unidades que constituyen al habla interna son un tipo de unidades globales que se parecen en
cierto modo a un fragmento de habla monolégica o unidades completas. Pero la mayoria de ellas se
asemejan a lineas de didlogo. Habia una buena razén para que los pensadores de otros tiempos
concibieran el habla interna como un didlogo interno... Sdlo descubriendo las formas de las producciones
globales y, especialmente, las formas del discurso dialégico, puede arrojarse luz sobre las formas del
habla interna asi como sobre la Iégica peculiar de su concatenacién en la corriente del habla interna”22
(Wertsch (1995): 233).

En sintonia, Vigotsky (1995) postula que el lenguaje tiene una funcién reguladora que primero es
externa y que se internaliza posteriormente. Asi, el habla interior es el vehiculo de nuestra identidad y
permite la continuidad del yo en la vida cotidiana y de un lenguaje externo, social, que es la
manifestacién del pensamiento en palabras. El pensamiento no se expresa simplemente en palabras,
sino que existe a través de ellas, aprendidas socialmente.

Para terminar, una practica pedagdgica que evada estas formas de concebir las relaciones entre las
personas, que de eso se trata la educacion (una internalizacién de la cultura, y por ende la constitucion
de la conciencia), es decir, una practica de ensefianza de la literatura indiferente a las postulaciones de
ambos tedricos imprescindibles estaria imposibilitada de comprender que todo encuentro con el alumno
y con la obra literaria deberia escaparle al monologismo.

15


http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota22f

Notas:

[1]A lo largo de mis estudios sobre Vigotsky, encontré vinculaciones entre sus postulados y el
pensamiento bajtiniano. Lo que siempre me develaba era su entusiasmo por la revolucién. Poco tiempo
después, gracias a los datos de Wertsch (1995), descubri que no habia sido perseguido tanto como Bajtin
por haber muerto antes de la asuncidon de Stalin; no obstante su obra habia sido censurada. Lo
interesante del caso es que Occidente, al asociarlo al comunismo no lo tomd en cuenta durante cuatro
décadas. No hace mucho se lo estudia, sin demasiadas reservas ideolégicas. También, leyendo a Kozulin,
(1990) supe que su entusiasmo por el régimen habia mermando a los pocos afios de iniciar sus
investigaciones con los campesinos analfabetos. Al respecto, la situaciéon vivida con Luria (de la que daré
cuenta mas adelante) en ese contexto lo decepciond, al comprobar el estado de indigencia cultural en el
gue se encontraban los campesinos. A esta experiencia, testimoniada por Luria en una carta dirigida a
Vigotsky, sigue la detencion de Luria por parte de la policia del régimen. Probablemente sea este el
episodio que da lugar a las dudas de Vigotsky en relacién a la politica imperante de esos afios pre-
stalinistas.

[2]En 1954, Bruner conoce el trabajo de Vigotsky sobre la funcion del lenguaje en el desarrollo y la Zona
de Desarrollo Préximo ZDP, en un congreso internacional celebrado en Montreal (Bruner, 1984). En
1956, Nikita Kruschev comienza a divulgar las obras de Vigotsky en la URSS. En 1962, el Instituto
Tecnoldgico de Massachusset publica en inglés una versién de Pensamiento y lenguaje. En 1970
Toulmin, alude a Vigotsky como el Mozart de la Psicologia (Kozulin, 1990). En 1985, comienza a
difundirse en Espafia su obra en la Sociedad Espafiola de Psicologia. En los 80, se publican en EE UU las
obras de Luria y Leontiev que valoran las aportaciones tedricas y metodoldgicas de Vigotsky. En los 90 se
inicia en EE UU un movimiento neovigotskiano de gran influencia en el dmbito educativo (Kozulin, 1990).

[3]Las propuestas de Bajtin nos hace tomar conciencia de que la actividad literaria es el devenir de las
practicas socio-histdricas (apuntes de seminario).

[4] Son numerosas las situaciones y los contextos en que Bajtin —lo mismo que Vigotsky- se nos vuelve
imprescindible, teéricamente hablando.

[5]Recordemos que Marx tampoco reconoce el acto individual.

[6]Para Vigotsky, todo lo que el hombre tiene de humano es su trabajo y su arte adquiridos socialmente,
gue constituyen los Procesos Psicoldgicos Superiores. En Vigotsky, las funciones psiquicas pueden ser
naturales o inferiores tipicas de los animales; superiores rudimentarias y superiores avanzadas. A las
avanzadas se llega con entrenamiento y ensefianza (Vigotsky (1995b)).

[7]La palabra y su funcién evolucionan junto con el desarrollo del nifio, de este modo la palabra en la
primera infancia es sélo una palabra; mds tarde se incluye en una categoria; de modo que constituye un
signo (Vigotsky (1995c)).

[8]No parecen ser ajenos a esta formulacién desarrollada por Vigotsky la influencia de Bajtin en cuanto a
un nuevo tipo de critica literaria, la linglistica de Jackobson.

16


http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota1
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota2
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota3
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota4
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota5
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota6
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota7
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota8

[9] “La razén es tan astuta como poderosa”, escribié Hegel, “su astucia consiste en su actividad
mediadora que, haciendo actuar a los objetos y reaccionar los unos con los otros, de acuerdo con su
naturaleza, sin ninguna interferencia directa, lleva a cabo las intenciones de la razén” (Hegel (1990): 209)

[10] El desafio de integrar a las masas analfabetas al discurso revolucionario, hace que la psicologia de
Vigotsky se preocupe, sobre todo, por brindar soporte tedrico a una teoria del aprendizaje, vinculando
éste inmediatamente a la necesidad de escolarizacién (Bonin (1991)).

[11] Vigotsky dice que hay un uso del instrumento semidtico que parte del lenguaje y posibilita el arribo
a enunciados como la ficcidn, la ciencia y abstracciones cada vez mas complejas (Vigotsky (1970)).

[12]De hecho Vigotsky plantea emplear el término funcién psicoldgica superior, o conducta superior,
especificamente para referirse a la combinacion de herramienta y signo en la actividad psicoldgica
(Vygotsky (1995c)).

[13] Del mismo modo que Vigotsky (1995) excluye la vieja teoria del reflejo al postular la construccion
social del conocimiento, Bajtin (1992) plantea que en el conocimiento la conciencia no desempefia una
funcidén pasiva en tanto reflejo mecanico, sino que es actora de un proceso y el producto de su actividad
es un reflejo. De manera que a comienzos de siglo se concebia la construccion social de la realidad.

[14]En realidad, que la inteligencia es social lo van a plantear los neovigotskianos. Por ejemplo, Resnick
(1999) defiende la idea de que la inteligencia humana no es individual.

[15]En Vigotsky la conciencia es entendida como habla interiorizada que deviene de la interaccion
semidtica (contacto social semidtica o dialégicamente mediado).

[16]“Podemos formular la ley genética general del desarrollo cultural del siguiente modo: toda funcion
en el desarrollo cultural del nifio aparece en escena dos veces, en dos planos, primero en el plano social
y después en el psicoldgico, al principio entre los hombres como categoria interpsiquica y luego en el
interior del nifio como categoria intrapsiquica” (Vigotsky (1995):150).

[17]Para su estudio, ver topicos del 1 al 7 en el tomo Il de las Obras Escogidas que citamos en al
bibliografia.

[18]Lo psiquico y lo fisioldgico pueden ser abordados integralmente a través de la psicologia dialéctica

[19]Desde esta mirada, el texto se encuentra atravesado por otros textos. Esta teoria del lenguaje como
enunciado socialmente orientado y como un hecho ideoldgico confiere a la propuesta su rasgo
posestructural y poslinglistico, razén por la cual se le califica como translingtiistica, en atencién a los
aspectos extralinglisticos a los que atiende, en contradiccion con la ortodoxia en la ciencia del lenguaje.
Pero la consideracion del signo literario como un campo de batalla, una arena de tensiones y valores,
constituye un fundamental quiebre de los enfoques mecanicistas caracteristicos de la visidn marxista
ortodoxa. A diferencia de ellos la polifonia bajtiniana instala la lucha de clases en la propia configuracién
semidtica (Apuntes de seminario. Ademas esto se puede leer en toda la obra de Bajtin que hemos
recorrido y que detallamos al final del trabajo).

17


http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota9
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota10
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota11
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota12
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota13
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota14
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota15
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota16
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota17
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota18
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota19

[20]Apuntes de Seminario de Hugo Mancuso.

[21]En Psicologia del arte continla las investigaciones sobre critica literaria comenzadas en los afios de
estudiante, sometiendo a analisis no solamente la tragedia de Hamlet, sino también otras formas
literarias menores, como novelas y fabulas. Concluida en 1925, fue su tesis. No se publicé en vida de
Vigotsky, sino 30 afios después de su muerte.

[22]Esta cita es tomada por Wertsch en otro contexto, pero nos resulta significativa para nuestro

trabajo. La misma corresponde a Marxism and the Philosophy of Language, traducido del ruso por
Matejka y Titunik, Nueva York: Seminal Press, 1973.

18


http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota20
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota21
http://www.adversus.org/indice/nro8-9/articulos/articulo_fernandez.htm#nota22

